
Associazione internazionale amici  
di Eugenio Corecco, Vescovo di Lugano

Sede: Collegio Pio XII, Via Lucino 79, 6932 Breganzona
E-mail: amici.corecco@gmail.com

Anno XXVI, n. 15, settembre 2025

INDICE
Prefazione 
di don Patrizio Foletti ...........................................................	 pag.   1

30mo anniversario dalla morte
TRENT’ANNI SENZA CORECCO:  
IL TICINO HA RICORDATO IL SUO VESCOVO ..........	 pag.   3
La statura di un uomo
il ricordo del card. Angelo Scola ............................................	 pag.   3
Cinque condizioni per un anniversario fruttuoso
l’omelia di mons. Alain De Raemy ........................................	 pag.   5     
Il sorriso di un canonista e di un pastore
l’intervento del card. Coccopalmerio ....................................	 pag.   8 
Sfide aperte dal Sinodo per una piena corresponsabilità
di Federico Anzini .................................................................	 pag. 15
Vescovo, canonista e "uomo di Dio"
l'intervista a Paola Mescoli Davoli .........................................	 pag. 17
Eugenio Corecco, profeta della Chiesa sinodale
la lezione del card. Ouellet .....................................................	 pag. 20
Corecco e la fedeltà al carisma della Chiesa
la testimonianza del card. Varela ............................................	 pag. 23
Don Eugenio, uomo libero
la testimonianza di Michele Fazioli ........................................	pag. 25

In memoria di Luisa Foletti-Mini
Una vita segnata dall’incontro con don Eugenio .......................	 pag. 27  

Abusi nella Chiesa
Don Pontinelli difende la memoria di Mons. Corecco 
dalle accuse infondate .............................................................	 pag. 29 

30mo anniversario della FTL
TRENT’ANNI DI VITA, DI FEDE 
E DI INTELLIGENZA DELLA REALTÀ ..........................	pag. 33 



1

PREFAZIONE
Una figlia prediletta. La Facoltà teologica come dono
la lezione di Padre Mauro Lepori ...........................................	pag.  34
La visione di una teologia in dialogo con il mondo
il pensiero del rettore prof. René Roux ..................................	 pag.  46
La genialità degli inizi può ancora illuminare il futuro 
il ricordo di mons. Willy Volonté ..........................................	 pag.  50

Vita dell’associazione
Assemblea del 9 marzo 2024 a Lugano
STORIE DI COLONIE, STORIE DI VITA: 
DOVE LA CARITÀ DIVENTA COMPAGNIA .................	 pag.  53
Il cuore pastorale di don Eugenio: 
un cammino di carità e educazione alla fede
di Antonietta Moretti  ..........................................................	 pag.  54
“Tutto è vostro, ma voi siete di Dio”
di Laura Tanzi ......................................................................	 pag.  55
Dalla colonia integrata alla colonia delle famiglie
di Cristina Lepori .................................................................	 pag.  59
Uno sguardo che cambia la vita: 
la Colonia del Piccolo Principe
di Francesca Vassalli ..............................................................	 pag.  62
Una Colonia che educa alla verità
di Gioele Janett .....................................................................	 pag.  64
Germogli di carità, cultura e missione
di Federico Anzini ................................................................	 pag.  67
"Vivremo alla sua Presenza"
Omelia di P. Mauro Giuseppe Lepori ...................................	 pag.  69

Giornata dell’amicizia del 8 ottobre 2023 a Lucino
IL DONO DI UN LEGAME CHE NON MUORE ...........	 pag.  73

Care lettrici e cari lettori, vi trovate nelle mani un nuovo numero 
del nostro Bollettino, particolarmente ricco, perché riferisce dei 

più importanti eventi che abbiamo promosso in questi ultimi due anni: 
la Giornata dell’Amicizia dell’8 ottobre 2023, l’assemblea dell’Associa-
zione Amici di Eugenio Corecco del 9 marzo 2024 e soprattutto le 
due giornate promosse dalla nostra Associazione in occasione del 30° 
anniversario della salita al Cielo di mons. Eugenio Corecco il 14 e 15 
marzo 2025 presso l’Università della Svizzera italiana di Lugano, in col-
laborazione con l’Associazione Sostenitori della FTL. Nel contesto di 
queste due giornate abbiamo anche tenuto la nostra annuale assemblea 
generale.

Alla Giornata dell’Amicizia del 2023 abbiamo dato spazio a due si-
gnificative testimonianze, dalle quali è emersa ancora una volta la gran-
de capacità educativa di Eugenio Corecco, sviluppata sia negli incontri 
personali e comunitari, sia nelle numerose lettera che scriveva a chi 
voleva restare in contatto con lui, sia, anzitutto, nella sua testimonianza 
quotidiana, che si esprimeva anche in una grande capacità di attenzione 
e di accoglienza.

All’assemblea generale del 2024 abbiamo ascoltato ben quattro testi-
monianze di persone coinvolte nelle cosiddette colonie estive (vacanze 

Un’amicizia che continua oltre la vita
l'intervista a Padre Mario Imperatori .....................................	 pag.  74
Dall’ateismo alla fede: un cammino tra ferite, incontri e grazia
di Lara Allegri .......................................................................	 pag.  79

Appendice
Intervento integrale del card. Ouellet del 14 marzo 2025
Una formazione universitaria per una Chiesa sinodale ............	 pag.  85VISITA IL NUOVO SITO WEB

DELL'ASSOCIAZIONE: amicicorecco.org



2 3

30mo ANNIVERSARIO

TRENT’ANNI SENZA CORECCO:  
IL TICINO HA RICORDATO IL 
SUO VESCOVO

Nel marzo 2025, in occasione del 30° anniversario della salita al 
Cielo di mons. Eugenio Corecco (1931-1995), la nostra Associa-

zione ha promosso due giornate di incontri e testimonianze all’Univer-
sità della Svizzera italiana (USI) di Lugano.

Venerdì 14 marzo si è tenuta una tavola rotonda sul tema “Teologia, 
30 anni fa primo nucleo accademico in Ticino. Natura e ruolo di una 
facoltà teologica”, con la partecipazione dei cardinali Marc Ouellet e 
Antonio Rouco Varela. L’incontro, organizzato in collaborazione con 
l’Associazione Sostenitori della Facoltà di teologia di Lugano, è stato 
introdotto dal prof. René Roux e moderato dal giornalista Claudio 
Mésoniat.

Sabato 15 marzo la giornata si è aperta con la celebrazione della 
Santa Messa nella Basilica del Sacro Cuore, presieduta da mons. Alain 
de Raemy, amministratore apostolico della diocesi di Lugano, seguita 
da un pranzo comunitario al Campus Ovest dell’USI. Nel pomeriggio, 
l’auditorium dell’Università ha ospitato un momento assembleare con 
le testimonianze del card. Francesco Coccopalmerio e dell’avv. Paola 
Mescoli-Davoli, mentre per i bambini è stato proposto un programma 
a loro dedicato.

La statura di un uomo:
il ricordo del card. Angelo Scola

In occasione del evento per il 30mo, il nostro presidente, il cardinale 
Angelo Scola, in un video – perché impossibilitato a presenziare – ci 
ha lasciato un ricordo dell’amico don Eugenio, definito un uomo 

comunitarie di una o due settimane), caratterizzate dal fatto di essere 
nate in un contesto di lavoro quotidiano (da chi esercitava una profes-
sione in ambito sociale, a chi insegnava a scuola, a chi aveva promosso 
un pre-asilo, a chi semplicemente voleva condividere le vacanze con 
altre famiglie) e di essere segnate da una grande capacità di accoglienza. 
Anche in queste esperienze la compagnia di Eugenio Corecco è stata 
molto importante; sia direttamente, nel senso che partecipò ad un certo 
numero di queste iniziative, sia indirettamente, grazie in particolare alla 
sua insistenza a considerare che “la carità non ha come misura il biso-
gno dell’altro, ma la ricchezza dell’amore di Dio”.

Di grande respiro sono state infine le due giornate in memoria del 
Vescovo a trent’anni dalla sua morte. Ci si è soffermati sul grande cano-
nista e fondatore della Facoltà di Teologia di Lugano, sulla sua capacità 
di dare nuova linfa all’Azione cattolica diocesana, sull’amico, testimone 
di una grande fede.

Dall’insieme degli interventi riportati emerge con chiarezza il fatto 
che don Eugenio può ancora dire molto oggi, non solo a chi lo ha co-
nosciuto e serba un grato ricordo, ma anche alle giovani generazioni che 
non lo hanno conosciuto personalmente.

Concludo perciò con un invito: promuovete la diffusione dei nostri 
Bollettini, che sono ormai facilmente reperibili anche in formato digi-
tale sul nostro sito (amicicorecco.org) e proponete la lettura del nostro 
sito web e l’adesione alla nostra Associazione.

Buona lettura!

don Patrizio Foletti 



4 5

vero, capace di vivere e morire con fede, lasciando un’eredità di de-
dizione totale e testimonianza cristiana. Di seguito la trascrizione 
del suo intervento.

Corecco, chi l'ha conosciuto se lo porta in memoria come un uomo 
che aveva la statura di un uomo, e che quindi ha potuto — nel 

momento della prova estrema, quella di fronte alla morte — realmente 
insegnare a noi tutti, che gli abbiamo voluto bene, che cosa significa il 
trapasso alla vita eterna. Le pagine che è riuscito a scrivere alla fine sono 
di una bellezza triste. Ma non triste nel senso lamentoso, querulo: no. 
Triste nel senso per cui la vita, soprattutto alla fine, la vita ti prende e 
ti porta dentro la prova estrema. Così è stato per Eugenio, e questo è 
stato — tra tutti gli insegnamenti che ci ha dato — forse il più… anzi, 
senza il forse: il più importante.

Quindi, a noi che siamo rimasti deve interessare soprattutto prende-
re a piene mani questa posizione nell’essere, come lui l’ha presa a piene 
mani, e non ha temuto di perdere qualcosa per seguire nella morte 
Gesù. Ci ha insegnato a vivere e ci ha testimoniato come si sta dentro 
la vita anche nei momenti più difficili, che non si possono cambiare 
a piacimento, ma che si possono solo assecondare, come lui ha fatto. 
Credo che questa testimonianza abbia il carattere del martirio, cioè il 

carattere di una donazione totale di sé, che vorrei fosse un insegnamen-
to non solo per noi, ma anche per i tanti giovani che vanno perdendo la 
conoscenza di lui per la logica del tempo.

Partendo dalle pagine finali che Eugenio ha scritto ad amici e a co-
noscenti, dobbiamo compiere noi il tratto di cammino che lui non ha 
potuto compiere. Mi colpisce il desiderio di affrontare la realtà secondo 
questa modalità intera di dedizione, secondo una concezione della vita 
in cui la morte è inclusa per il benessere di chi la vive così e di chi la 
partecipa — in qualche modo — per via d’amicizia e per via di sguardo 
appassionato alla persona che la sta vivendo in questi termini.

Cinque condizioni per un anniversario 
fruttuoso. L’omelia di mons. Alain De Raemy

Riportiamo l’omelia del Vescovo Alain de Raemy – durante la Santa Mes-
sa di sabato mattina 15 marzo - che ha ricordato il fondatore della Facol-
tà di Teologia di Lugano come uomo di gioia, fede e perseveranza.
 

Ricordando Corecco non si può non pronunciare la parola “gioia”.
Non si può non pronunciare la parola “Azione Cattolica” e pensare 

alle nuove comunità. Penso in particolare al Cammino Neocatecume-
nale e a Comunione e Liberazione. Ma oggi vorrei ricordare in partico-
lare la Facoltà di Teologia di Lugano. Trent’anni di vita e trent’anni di 
eredità consegnata a tutti noi dal suo fondatore. E ascoltando la Parola 
di Dio di oggi, vedo cinque condizioni essenziali affinché il nostro an-
niversario sia davvero fruttuoso.

Prima condizione: la cesta della gratitudine
Dal libro del Deuteronomio, l’immagine della cesta dell’offertorio: 

“Ora, ecco, io presento le primizie dei frutti del suolo che tu, Signore, 
mi hai dato. Le deporrai davanti al Signore tuo Dio” (Dt 26,10).

Nel nostro offertorio, nella cesta del nostro oggi, ci sono i frutti a 
livello diocesano e accademico ricevuti dal Vescovo Eugenio come dono 
di Dio e frutto del suo lavoro.

“Quando avrai finito di prelevare tutte le decime delle tue entrate, 



6 7

il terzo anno, l’anno delle decime” (Dt 26,112). Noi siamo al terzo de-
cennio. È il tempo delle decime, del rendere grazie.

“Il sacerdote prenderà la cesta dalle tue mani e la deporrà davanti 
all’altare del Signore tuo Dio.” (Dt 26,4). La prima condizione per un 
trentesimo fruttuoso è dunque questa cesta delle primizie, cesta della 
gratitudine. Io stesso mi sento parte di questa cesta, come uno dei frutti 
raccolti dal suo dono.

Seconda condizione: la strada del padre fondatore
Come non pensare al nostro padre fondatore, che partì – come dice 

il Deuteronomio – da una città egiziana, forestiero con poca gente, e 
divenne una nazione grande, forte e numerosa: “Gli Egiziani ci mal-
trattarono… noi gridammo al Signore… il Signore ascoltò… il Signore 
vide… il Signore fece uscire… ci condusse… ci diede…”

La seconda condizione per un anniversario fruttuoso è non dimen-
ticare mai la strada del padre fondatore. Il nostro Vescovo Eugenio non 
ha avuto un cammino facile. Ha attraversato momenti di difficoltà, con-
trasti, rifiuti… ma il Signore ascoltava, vedeva, guidava. Anche quando 
sembrava che non ci fosse risposta, il Signore agiva. Nel trentesimo 
anniversario, ricordiamo la strada percorsa con fede e perseveranza.

Terza condizione: la facoltà come facoltà di carità
Permettetemi un gioco di parole: questa Facoltà è anche una facoltà 

di carità, una capacità di carità. Il Deuteronomio ci invita a gioire con il 
levita e con il forestiero che è in mezzo a noi. Invita a condividere i beni, 
a includere l’orfano, il povero, il forestiero.

Dall’inizio, la Facoltà è stata accoglienza, è stata famiglia. Ha integrato 
persone e popoli che uscivano dalla marginalità. Ha accolto studenti pro-
venienti da realtà diverse, da Paesi lontani. Ha dato spazio a insegnanti e 
ricercatori con storie variegate. Oggi la Facoltà continua ad essere luogo 
di carità, anche nel servizio al malato, all’anziano, al sofferente. È davvero 
un dono ecclesiale. Non dimentichiamo mai: la Facoltà è carità.
Quarta condizione: la fede messa in pratica

La lettura ci dice: “Tu amerai dunque il Signore tuo Dio con tutto il 
cuore, con tutta l’anima e con tutte le tue forze. Questi comandamenti 
che oggi ti do, ti staranno nel cuore”. (Dt 6,5‑6 / 11,1‑2)

Non basta chiedere a Dio: bisogna vivere i suoi comandamenti. La 
fede vissuta è il nostro futuro e l’avvenire della nostra diocesi. La fede 
applicata nel mondo scientifico è il futuro della Facoltà. Un anniversa-
rio è fruttuoso se c’è fedeltà concreta alla Parola.

Quinta condizione: amare i nemici
Gesù nel Vangelo dice: “Avete inteso: amerai il tuo prossimo e odie-

rai il tuo nemico. Ma io vi dico: amate i vostri nemici, pregate per quelli 
che vi perseguitano”. (Mt 5,43-44)

Il Signore fa sorgere il sole sui buoni e sui cattivi. Fa piovere sui giusti 
e sugli ingiusti. La condizione più difficile, ma decisiva, è questa: Siate 
perfetti come è perfetto il Padre vostro.

Amare anche chi non ci comprende, anche chi si oppone, anche chi 
ci fa del male. Questo è ciò che farà della Facoltà un luogo cristiano nei 
prossimi trent’anni.

Come vivere il trentesimo con frutto? Ecco allora le cinque con-
dizioni perché la Facoltà, la diocesi, ciascuno di noi possa vivere con 
frutto questo trentesimo:

1.	 Gratitudine – la cesta delle primizie.
2.	 Memoria – la strada del padre fondatore.
3.	 Carità – la facoltà che include, serve, accoglie.
4.	 Fede operosa – vissuta con tutto il cuore.
5.	 Amore radicale – che arriva ad abbracciare anche il nemico.
Il Signore guiderà i prossimi trent’anni, come ha guidato i primi. 



8 9

Il sorriso di un canonista e di un pastore 
L’intervento del card. Coccopalmerio

Nel suo intervento in memoria del Vescovo Eugenio, il card. Francesco 
Coccopalmerio, amico e collega di lunga data, ne ha tracciato un ritrat-
to personale e appassionato: l’uomo semplice e cordiale, capace di un’a-
micizia autentica; il pastore vicino alla gente e soprattutto ai giovani, 
anche negli ultimi giorni di malattia; lo studioso di diritto canonico che 
ha contribuito a rifondare la disciplina in chiave teologica. Un ricordo 
che restituisce l’immagine di Corecco come “uomo del sorriso”, segnato 
da fede, entusiasmo e dedizione totale. Di seguito la trascrizione.

 

Quando nello scorso ottobre, durante il Sinodo dei Vescovi, Padre 
Mauro Lepori mi ha gentilmente proposto di fare una personale 

commemorazione del Vescovo Eugenio Corecco, ho accettato subito, 
ritenendo l'invito una gioia e un onore. Il Vescovo Eugenio Corecco 
è stato infatti una illustre e bella persona, e per me un grande amico. 
Mi sono però subito premurato di precisare a Padre Lepori che non 
potevo fare una vera e formale commemorazione di un così importante 
soggetto, né per quanto attiene al suo servizio come Vescovo di Lugano, 
né per quanto concerne la sua attività come esperto nella disciplina del 
diritto canonico.

Tanti e tanto complessi sarebbero gli elementi da considerare che sor-
passerebbero la mia conoscenza e renderebbero troppo ampio questo mio 
intervento. Mi è comunque gradito segnalare alla vostra attenzione l'ot-
timo volume di Antonietta Moretti, Eugenio Corecco. La grazia di una 
vita, edito da Cantagalli, Lugano-Siena, 2020, che è veramente un'opera 
eccezionale, sia per la documentazione – ricchissima – sia per la parteci-
pazione dell'autrice. Mi limiterò pertanto a fare una commemorazione 
amicale di Eugenio, cioè di come egli è entrato nella mia vita.

L’amico
Ho conosciuto Corecco alla fine degli anni Sessanta. A quel tempo, 

la Facoltà di Diritto Canonico dell'Università Gregoriana aveva iniziato 
a tenere ogni anno colloqui di ex-alunni, di solito nel mese di giugno, 
e chiedeva ospitalità a varie istituzioni o case di spiritualità. La sede dei 

colloqui fu inizialmente offerta da Corecco, proprio qui a Lugano.
In una di quelle occasioni conobbi appunto Eugenio, e la nostra 

amicizia ebbe lunga durata fino alla sua morte. Da allora ci siamo in-
contrati tante e tante volte, nelle occasioni più disparate, soprattutto a 
motivo della nostra attività di studiosi e docenti di diritto canonico, e 
in modo particolare nei convegni scientifici, specie in quelli presieduti 
o periodicamente organizzati dalla Consociatio Internationalis Studio 
Iuris Canonici Promovendo, di cui entrambi eravamo membri e di cui 
lui poi fu anche presidente.

Siamo anche stati per un certo tempo docenti di diritto canonico 
alla Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale a Milano, e durante il 
suo episcopato ho avuto l’occasione di visitarlo varie volte, normalmen-
te alla sera e di solito a cena.

Eugenio era una persona sempre immediata e accogliente, molto 
semplice e amabile, e aveva, mi pare, conservato anche una cultura, di-
ciamo, montanara. Mi ricordo che una volta eravamo a cena, io cercavo 
in modo un po’ maldestro di tagliare una fetta di formaggio, e lui mi 
guardò e disse: «Cocco, tagliare formaggio è un’arte. Lascia fare a me.»

E anche durante i congressi canonistici non aveva un comportamen-
to professorale e amava le sere di relax. Mi ricordo che fu proprio lui, a 
Pamplona, nel 1976, che mi fece conoscere il Cardenal Mendoza, che 
non è un eminentissimo prelato spagnolo, ma è il famoso liquore che 
nasce e cresce al sole dell’Andalusia.

Certo è che, quando Eugenio Corecco fu nominato Vescovo di Lu-
gano, la sua scelta fu giudicata certamente un motivo di soddisfazione e 
di grande gioia — figuriamoci per noi amici — ma qualcuno però sem-
brava pensare: «Ma come potrà un sacerdote che si è sempre occupato 
di studio e docenza universitaria rapportarsi con semplicità pastorale ai 
fedeli di ogni estrazione? Non continuerà a fare il professore?»

A dire il vero, questa domanda sembrò riaffiorare proprio nel giorno 
della sua ordinazione episcopale, il 29 giugno 1986. Io mi ricordo che era 
un giorno caldissimo e tutti eravamo sudati ma il neo-vescovo fece con 
tutta tranquillità una omelia che sembrava una lezione accademica, con 
contenuto di ecclesiologia e diritto canonico. Lui, tranquillissimo, fece 
questa omelia-docenza. Però il suo episcopato fu davvero all’insegna della 
semplicità e della vicinanza a tutti, specialmente ai più giovani.



10 11

Non possiamo evidentemente addentrarci in tutto il suo operare per 
dimostrare la nostra convinzione. Diciamo solo che la prova del suo 
animus pastoralis fu la splendida dimostrazione di devozione, affetto, 
riconoscenza che gli fu tributata dai giovani, i quali negli ultimi giorni 
andarono in folla sotto le sue finestre — sotto le finestre dell’Episcopio 
— per dirgli che gli erano vicini. E lui, per quanto grave, si affacciava a 
salutare e a benedire.

Uno dei ricordi più belli è che ho avuto modo di essere suo collabo-
ratore proprio nella pastorale diocesana, nel senso che, quando già era 
malato, mi aveva chiesto di sostituirlo nella celebrazione di una serie di 
cresime in varie parrocchie qui nel Ticino. E così ho avuto la grazia — e 
oggi posso dire che ho avuto l’onore — di operare in sua sostituzione.

Della sua grave malattia non ricordo molto. Io la seguivo da Milano 
e ogni tanto arrivavano notizie di cure, di miglioramenti. Mi ricordo 
comunque che una volta mi disse una frase un po’ strana:

«Sai, quando ti capitano queste cose, la vita ti si stringe addosso.» 
Nel 1993, era già malato — forse era in un momento di remissione — e 
il 22 maggio venne a Milano, in Sant’Ambrogio, per la mia ordinazione 
episcopale, presieduta dal Cardinale Martini. E io ebbi quindi la gioia 
di contarlo tra gli amici vescovi che mi imposero le mani.

Il canonista
Ma a questo punto sento che voi mi chiederete: Ma dicci qualcosa di 

Corecco esperto in diritto canonico, qualcosa del collega oltre che dell’a-
mico. Come vi siete incontrati in questa particolare disciplina? Quali i 
vostri rapporti, diciamo, di dare e avere nel senso di reciproci contributi?

Ma anche questo argomento è, in ogni modo, tanto ampio e com-
plesso che permette solo accenni.

Lui proveniva dalla Facoltà di Monaco di Baviera, lo sappiamo tutti, 
era stato alunno di Klaus Moersdorf ed era collega, e soprattutto amico, di 
Winfried Aymans e di Antonio Rouco Varela, che è stato con noi ieri sera.

Io invece provenivo dalla Gregoriana, ed ero stato alunno dei Gesuiti 
di quell’università, soprattutto del padre Wilhelm Bertrams.

Quegli anni — ’60 e ’70 — erano il tempo del Concilio Vaticano II 
e dell’immediato post-concilio, per cui erano anni di aggiornamento e 
di convinto rinnovamento, anche per il diritto canonico.

E quindi anche per noi, allora giovani canonisti, era un tempo ap-
passionato di ricerca e di prime conquiste in una disciplina da ripensare 
e rinnovare.

Ma entrambi avevamo la passione di rifondare il diritto canonico — 
si diceva proprio così: rifondiamo il diritto canonico. In questo senso 
volevamo dimostrare che il diritto canonico fa parte della teologia, è 
una parte della teologia, è una scienza teologica.

Il professor Eugenio Corecco puntava soprattutto ad affermare — 
ma faccio delle limitazioni estreme — che il diritto canonico è una 
realtà teologica, e quindi, in quanto tale, si differenzia dal diritto civi-
le. Non posso evidentemente, in questa limitatissima sede, riprendere 
neppure sommariamente il suo pensiero, a volte complesso o di non 
semplice e facile espressione.

Quindi dico soltanto brevissimamente alcune impressioni.
Ricordo unicamente una sua affermazione assolutamente evocativa 

per gli esperti del settore:
Il diritto canonico è una ordinatio fidei e non solo una ordinatio ra-

tionis, come invece è — in modo del tutto legittimo — il diritto civile. 
Penso che questa intuizione venisse proprio dal fatto che lui riteneva di 
essere uno studioso di diritto canonico ma però prima di tutto un sa-
cerdote. Diceva: Io sono un prete, e per me il diritto canonico non può 
che essere una realtà della fede, una ordinatio fidei.

Da parte mia, mi collocavo invece in un’altra prospettiva, cioè in 



12 13

quella della ontologia del diritto, e in modo del tutto peculiare dell’on-
tologia del diritto canonico.

 Avevo ricevuto questa intuizione e questa impostazione dottrina-
le soprattutto dall’insegnamento del padre Bertrams alla Gregoriana, 
il quale mi aveva guidato a fare una tesi di dottorato che ricercasse e 
mettesse in luce non tanto le norme positive, quanto primariamente la 
struttura interna — come diceva lui — cioè, appunto, la struttura on-
tologica, come dico io, del diritto canonico. Per questo motivo cercavo 
di affermare che il diritto canonico consiste non soltanto nella norma 
creata dal legislatore ecclesiale umano, bensì primariamente nelle attri-
buzioni che risalgono all’istituzione di Cristo.

Per tale motivo, il diritto canonico è una realtà ontologica e perciò 
necessariamente teologica, è parte della struttura della Chiesa e, come 
scienza — sotto il profilo quindi epistemologico — è parte della teolo-
gia dogmatica, e specificamente della ecclesiologia.

Ma per tornare a Corecco, è interessante ricordare che il suo pensie-
ro fece scalpore, fu accolto con molta incredulità e anche con una certa 
indisposizione. Credo che ciò ebbe inizio, in modo particolare, nel con-
gresso della Consociatio tenuto a Pamplona dal 10 al 15 ottobre 1976.

Corecco insistette con passione sulla impossibilità di confondere di-
ritto canonico e diritto civile, e ciò fu — come si dice — piarum au-
rium offensivum, cioè dette scandalo a coloro tra i canonisti che aveva-
no una mentalità soprattutto positivistica e spontaneamente civilistica. 
Ma ormai il dado era tratto, e Corecco andò avanti con la sicurezza che 
gli era propria.

E intanto però la sua notorietà come canonista si era molto rafforza-
ta negli anni ed era giunta fino alla conoscenza del Papa Giovanni Paolo 
II. Nel 1982, il nuovo Codice di Diritto Canonico era ormai sostanzial-
mente pronto, e il Papa — con molta onestà intellettuale e pastorale — 
desiderava conoscere più precisamente il contenuto della legislazione 
rinnovata. E allora costituì una apposita commissione di una ventina di 
esperti che con lui rileggesse il testo del codice e ne illustrasse la natura, 
in modo da vederne soprattutto le novità. Ebbene, Eugenio Corecco fu 
chiamato come insigne esperto a far parte di quella commissione.

Ma, come dicevamo, i rapporti scientifici tra me ed Eugenio consi-
stevano nell’unica volontà, nell’unico intento di fondare teologicamen-

te il diritto canonico, per quanto — come abbiamo visto — partissimo 
da prospettive per qualche aspetto diverse.

Ci fu comunque, e mi piace ricordarlo in questa occasione, un mo-
mento in cui ci mettemmo in dialogo — perché non eravamo molto in 
dialogo: ciascuno seguiva la sua impostazione — e in cui Eugenio mi 
diede ragione con schietta disponibilità intellettuale, assumendo con-
vintamente il mio pensiero.

Era precisamente il tempo in cui — e mi viene da sorridere perché 
sono cose che abbiamo vissuto con intensità — si stava riformando il 
diritto canonico penale.

Nell'apposita commissione di riforma del codice, qualcuno propo-
neva — nell’intento di separare in modo netto il foro interno dal foro 
esterno — questa tesi: «È possibile assolvere uno scomunicato dal pec-
cato grave, pur rimanendo tale fedele in condizione di scomunica.»

Una tale — chiedo scusa — idiozia teoretica poteva essere causata 
solo da una mentalità positivistica, anzi positivistico-civilistica, secondo 
la quale l’autorità ecclesiale umana può agire liberamente, senza cioè 
tenere conto dell’ontologia teologica.

Mi sono sempre opposto con ogni convinzione e passione a questa 
ipotesi, argomentando che è impossibile avere pace con Cristo — cioè 
assoluzione dal peccato — e non pace con la Chiesa — cioè perma-
nenza della scomunica. Pensare diversamente significherebbe separare 
Cristo dalla Chiesa, per cui ci sarebbe negata quella unione ontologica 
tra Cristo e la Chiesa che è assolutamente inscindibile, e che è uno dei 
portati più evidenti del Concilio Vaticano II, soprattutto in Lumen 
Gentium n. 8.

Però, al fondo della questione, si celava un altro problema di im-
mensa valenza teologica:

quali sono i requisiti necessari per la piena comunione con la Chiesa?
Si tratta forse solo dei classici tre requisiti: il battesimo, la profes-

sione della stessa fede, l’accettazione dell’autorità ecclesiale? Oppure è 
necessario un quarto requisito, quello cioè della grazia santificante?

Come interpretare l’inquietante inciso — inquietante dico in senso teo-
retico — di Lumen Gentium 14.2: «…qui Spiritum Christi habentes…»?

Io sostenevo con viva convinzione la necessità del quarto requisito, 
cioè la presenza dello Spirito Santo nella persona del fedele, contro ogni 



14 15

riduzione della realtà della Chiesa alla sua pura visibilità, ancora una 
volta in ossequio a Lumen Gentium n. 8.

Ed è proprio su questo punto che Eugenio mi venne incontro e condi-
vise la mia posizione. Me lo disse in occasione di un nostro incontro alla 
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, e mi disse in quell’occasione 
che stava seguendo la tesi di dottorato di un ottimo alunno che stava però 
andando — disse lui — in direzione opposta. E disse: “L’ho fermata.”

E io mi sono sempre rallegrato della nostra piena consonanza su 
questo punto davvero rilevantissimo.

Però adesso, dopo tutti i vari ragionamenti su queste complicate 
questioni — che per tanti di voi saranno un po’ aliene dal modo di 
pensare normale — ripuliamoci un po’ la bocca, per dirla con Don Ca-
millo, con un buon profumo di ricordi personali, con cui terminiamo.

Ricordi...
In questi giorni, pensando a Eugenio e rivedendo una serie di fo-

tografie, mi è venuto spontaneo definirlo “uomo del sorriso”. Provate 
a trovarmi una fotografia con Eugenio che non rida o non sorrida, o 
comunque non presenti un atteggiamento di calma e serenità.

È facile riconoscere però che ci sono vari tipi di riso e soprattutto 
di sorriso: da quelli spontanei a quelli voluti o autoimposti, a quelli 
semplicemente formali e di circostanza. Il riso e il sorriso di Eugenio 
erano qualcosa di spontaneo, che veniva dal di dentro. Si potrebbe dire 
che veniva da una persona interiormente pacificata, e perciò contenta. 
Contenta di vivere, contenta di esserci.

Eredità della sua provenienza montanara? Può essere. Ed è bello che 
sia così.

Ma la sua contentezza interiore, che si traduceva all’esterno nel sor-
riso, era certamente frutto essenzialmente della fede: fede in Dio, fede 
in Gesù, fede nella vita dopo la morte — abbiamo sentito adesso la 
testimonianza del Cardinale Scola — e cioè fede nel Paradiso. Desi-
derio di fare la volontà di Dio, la volontà di Gesù, e di compierla con 
entusiasmo.

In una intervista rilasciata in occasione della sua nomina episcopale, 
ebbe a dire: «Nella mia vita ho sempre fatto tutto con molto entusia-
smo, che infine vuol dire dedizione totale.»

Il libro del Siracide afferma: «Indice di un cuore buono è una faccia 
gioiosa.» E sappiamo che Don Bosco diceva ai suoi ragazzi: «Per noi la 
santità consiste nell’essere sempre allegri.» Contentezza e entusiasmo 
significano gioventù. E Eugenio dava sempre la spontanea e gradevole 
impressione di essere una persona giovane, quasi ancora un ragazzo. E 
in quanto tale — possiamo chiederci — poteva diventare anziano? E 
poi anche vecchio? Perdendo così una condizione che qualificava la sua 
persona? Forse il Signore ce l’ha richiesto perché noi potessimo ancora 
avere di lui — e sempre di lui — un ricordo da giovane?

Difficile stabilirlo. Bello da crederlo.
Mi ricordo che il giorno dei suoi funerali mi venne incontro Monsi-

gnor Torti, che poi fu il suo successore, e mi disse: «Vescovo Coccopal-
merio, mi permetta di farle una carezza.»

E io gli dissi:«Prego?» E lui aggiunse: «Gliela manda il Vescovo Eu-
genio, perché le voleva bene.»

Alcune sfide aperte dal Sinodo a favore  
di una piena corresponsabilità

Il cardinale Coccopalmerio, a margine del suo incontro a Lugano 
per ricordare mons. Corecco, ha rilasciato un’intervista dove riflette 
sul futuro sinodale della Chiesa: più partecipazione, dialogo e cor-
responsabilità. Propone consigli pastorali obbligatori e voto delibe-
rativo per una vera sinodalità guidata dallo Spirito.

di Federico Anzini

Una Chiesa più partecipata, dialogica e corresponsabile: questo è 
il futuro auspicato dal Sinodo dei Vescovi sulla sinodalità, come 

ci dice in intervista il cardinale Francesco Coccopalmerio, presidente 
emerito del Pontificio Consiglio per i testi legislativi.

Il porporato è stato ospite a Lugano sabato scorso, 15 marzo, in-
vitato dall’Associazione Amici di Eugenio Corecco, in occasione del 
trentesimo anniversario della scomparsa del compianto vescovo di Lu-
gano. Un’occasione preziosa per riflettere sugli esiti del Sinodo svoltosi 



16 17

a Roma lo scorso ottobre e sull’attuale fase di attuazione che il Papa 
ha approvato l’11 marzo scorso, data in cui Bergoglio ha deciso un 
nuovo percorso triennale dopo l’assemblea di ottobre scorso. Per questa 
ragione il Segretario generale del Sinodo, cardinale Grech, ha scritto ai 
vescovi del mondo.

Da esperto di diritto della Chiesa il cardinale Coccopalmerio si con-
centra sulle sfide che meglio conosce. «Serve un cambiamento significa-
tivo», afferma, chiarendo subito la posta in gioco. Il codice di diritto ca-
nonico, rinnovato nel 1983 alla luce del Concilio Vaticano II, richiede 
oggi ulteriori aggiornamenti per accogliere le istanze emerse dal Sinodo. 
Tra queste, la diffusione dei consigli pastorali parrocchiali: «Oggi non 
sono obbligatori per ogni parrocchia, ma solo se il vescovo lo ritiene op-
portuno», osserva il cardinale. Una modifica semplice e radicale sarebbe 
renderli obbligatori ovunque.

Ma la questione più delicata riguarda il passaggio dal voto consulti-
vo a quello deliberativo in questi consigli. Tema che chiama in causa la 
questione di una reale corresponsabilità. Un cambiamento che Coccopal-
merio auspica fortemente, perché «non ha più senso parlare solo di voto 
consultivo». In pratica, oggi i fedeli suggeriscono, ma il parroco decide da 
solo. Con il voto deliberativo, invece, si deciderebbe insieme. Il cardinale 
fornisce un esempio concreto in materia di pastorale: «Pensiamo ad una 
parrocchia con tanti ragazzi “difficili”. Si discute insieme su cosa fare. 
Qualcuno propone di costruire un oratorio, altri invece di radunarli nella 
piazza per pregare. Nel sistema attuale, il parroco raccoglie i consigli, ma 
decide da solo. Con il voto deliberativo, invece, la decisione verrebbe 
presa collegialmente, assicurando così una maggiore corresponsabilità».

Di fatto la questione è stata affrontata durante il Sinodo, ma non 
risolta. «Il problema del voto deliberativo è stato dribblato», ci dice il 
cardinale con franchezza. Il documento finale è ampio, ma non sempre 
chiaro: «Sono stati fatti molti interventi e si è voluto tener conto di tutti, 
ma certe questioni cruciali sono rimaste aperte o sfumate». Tuttavia, la 
direzione è tracciata verso una sinodalità sempre più concreta e operati-
va. «Il dialogo è essenziale – sottolinea Coccopalmerio – ma deve essere 
autentico. Bisogna essere disposti a ridimensionare o abbandonare il 
proprio pensiero se si viene convinti da altri». E aggiunge con forza: «La 
realtà più importante emersa nel cammino sinodale è quella che viene 

chiamata la conversazione nello Spirito. Dobbiamo essere convinti che 
ciascuna persona che si presta in una struttura sinodale, quando parla, 
fa sentire in qualche modo la voce dello Spirito».

Questa visione, pur più faticosa e complessa, indica un percorso preciso 
per il futuro della Chiesa: una sinodalità che non si limiti ad ascoltare, ma 
che condivida le responsabilità e le decisioni, accompagnata dallo Spirito. 
La direzione da discernere dunque è quale cambiamento, non solo orga-
nizzativo, ma profondamente ecclesiale e spirituale, si vuole perseguire.

Vescovo, canonista e "uomo di Dio"
L'intervista a l'avv. Paola Mescoli Davoli

Invitata a partecipare all’evento per il 30mo dalla morte di Corecco, 
Paola Mescoli Davoli – avvocato e per decenni presidente dell’Azio-
ne Cattolica di Reggio Emilia – non ha potuto essere presente per 
motivi di salute; la sua testimonianza è stata raccolta in un’inter-
vista, proiettata durante l’incontro del pomeriggio commemorativo. 
Di seguito una sintesi, mentre il video integrale è disponibile sul sito 
dell’Associazione (amicicorecco.org). Il legame di Mescoli Davoli 
con il Ticino risale agli anni ’90, in particolare al rilancio dell’Azio-
ne Cattolica ticinese operata dal Vescovo Eugenio.

di Federico Anzini

Da sempre impegnata in una realtà professionale che spazia dai tri-
bunali civili a quelli ecclesiastici, Paola Mescoli Davoli racconta 

come la sua visione del diritto sia stata radicalmente ribaltata grazie al 
pensiero innovativo di Corecco nell’ambito del diretto canonico. Ad 
esempio le cause di nullità matrimoniali sono diventate un cammino 
di speranza e redenzione, dove “il lavoro non era fatto con l’euforia 
della vittoria o il pianto della sconfitta, ma con la consapevolezza della 
salvezza dell’altro”.

L’invito in Ticino: una sfida e una chiamata
L’8 ottobre del 1989, il Vescovo Corecco contattò Paola invitandola 



18 19

in Ticino per un convegno destinato al rilancio dell’Azione Cattolica 
diocesana. Durante quella giornata, Corecco dimostrò quella rara em-
patia che sapeva penetrare il cuore e la mente di chi lo ascoltava. La 
testimonianza di Paola si fa particolarmente intensa quando ricorda un 
episodio che le fu trasmesso da Corecco con parole intrise di poesia: 
“Sono stato ad una cerimonia e al termine ho sentito un canto. Era il 
canto di un gruppo di donne di Azione Cattolica -  e mi disse - , vedi 
Paola, mi è venuto lo scrupolo che il lucignolo fumigante fosse ancora 
acceso”. Queste parole, rimaste impresse nella memoria, divennero il 
simbolo di una rinascita, un invito a non spegnere quella fiamma di 
fede e di impegno che ardeva nei cuori di quelle persone.

La ripartenza dell’Azione Cattolica diocesana
Corecco non fu solo un riformatore del diritto canonico, ma anche un 

educatore capace di valorizzare la dimensione comunitaria della vita cri-
stiana. “Ha colto quella capacità formativa che esisteva nell’Azione Cat-
tolica e che andava recuperata a tutti i costi”, spiega Paola. Attraverso il 
coinvolgimento diretto dei giovani e l’impegno costante nel promuovere 
una fede autentica, l’AC si trasformò in un laboratorio di vita e di cresci-
ta, dove la sequela di Cristo non era una mera dottrina, ma una chiamata 
a vivere in modo coerente e consapevole la vita di tutti i giorni.

L’amicizia e il sentire ecclesiale
Ciò che è rimasto nel cuore di Paola è soprattutto il senso profondo 

dell’amicizia e della comunione vissuta con Corecco. “Mi è rimasto nel 
cuore il senso profondo di unità nella Chiesa”, racconta, ricordando 
quei momenti di confronto e di prossimità spirituale che avevano il po-
tere di unire persone diverse attorno a un ideale comune. “Con Corecco 
si viveva la comunione perché si pensava allo stesso modo, si agiva nello 
stesso modo e ho toccato con mano un cristianesimo che non era una 
dottrina, era una vita”.

Il dolore della perdita e la lezione della malattia
La malattia e la morte di Corecco hanno segnato la vita di tutti, di chi 

lo conosceva bene ma anche di molti “lontani”. Paola confessa lo shock 
iniziale, esprimendo un sentimento di incredulità: “Facevo fatica a capire 

come di una persona così utile, così importante per la Chiesa, si potesse 
fare a meno”. Tuttavia, il calvario di Corecco si è trasformato in una forma 
di catechesi, in cui il confronto con la fragilità umana ha generato una ri-
flessione profonda sul senso della vita e della morte. “Rileggere i suoi scritti 
sulla malattia e la sofferenza sono stati degli esercizi spirituali. La morte e la 
malattia di Corecco sono un esempio per tutti quelli che sono malati, quelli 
che soffrono ma anche per i sani, perché Corecco ha insegnato a vedere nel-
la sofferenza un cammino verso la ricerca di Dio e il senso dell’esistenza”.

Un invito ai giovani di oggi
Chiudendo l’intervista con un messaggio diretto ai giovani, Paola Me-

scoli Davoli lancia un monito contro una fede “edulcorata”. “Attenzione a 
non vivere una Chiesa edulcorata, la Chiesa non è una favoletta”, ma una 
realtà che invita le nuove generazioni ad impegnarsi con serietà e coerenza 
nella propria crescita umana e spirituale. Il ricordo dei momenti di spen-
sieratezza, come gli incontri giovanili in cui si “giocava, scherzava, ballava, 
rideva”, accompagna la necessità di mantenere alta l’attenzione sulla forma-
zione autentica e sul valore della testimonianza cristiana. Altrimenti anche 
il divertimento perde sapore.

Il lascito di un grande uomo
L’eredità di mons. Eugenio Corecco non si esaurisce nei ricordi di un 

passato che fu, ma continua a vivere nei cuori di chi ancora oggi si impegna 
per una Chiesa, che non si accontenta di formule vuote. La testimonianza 
di Paola Mescoli Davoli è un invito a riscoprire quella dimensione educa-
tiva e formativa che Corecco aveva saputo incarnare nel rilancio dell’Azio-
ne Cattolica ed in molte altre iniziative. In un’epoca in cui la tentazione 
dell’edulcorazione rischia di ridurre la fede a norma morale, il messaggio di 
Corecco ci rammenta che la vera essenza del cristianesimo è comunione, 
è vita di impegno, coraggio e verità. Una riflessione che, anche a distanza 
di tre decenni, risuona con forza e può illuminare il cammino dei credenti 
di oggi.



20 21

Corecco, profeta della Chiesa sinodale
La lezione del card. Ouellet

La lezione del card. Marc Ouellet all’USI nel trentennale della 
morte del fondatore della Facoltà Teologica di Lugano.

di Federico Anzini

A trent’anni dalla sua scomparsa, la figura di mons. Eugenio Corecco 
non smette di sorprendere per l’attualità e la forza profetica delle 

sue intuizioni. Vescovo di Lugano e fondatore della Facoltà di Teologia 
di Lugano (FTL), Corecco ha segnato in profondità la vita ecclesiale 
non solo svizzera, ma europea e universale. Per questo, nell’ambito del 
30mo anniversario dalla fondazione della Facoltà di teologia, è stato 
ricordato con una tavola rotonda il 14 marzo 2025 nell’auditorium 
dell’Università della Svizzera italiana (USI), che ha visto la partecipa-
zione di due cardinali, che in tempi e modi diversi hanno conosciuto 
Corecco: Marc Ouellet, prefetto emerito del Dicastero per i Vescovi, e 
Antonio Rouco Varela, arcivescovo emerito di Madrid (vedi prossimo 
articolo a pag 23).

L’intervento del cardinale canadese ha avuto il pregio di collocare 
l’eredità di Corecco nel cuore delle grandi sfide della Chiesa contem-
poranea. «Anche ad uno studio sommario, l’opera di Mons. Corecco si 
rivela profetica in rapporto all’attuale sviluppo di un’ecclesiologia sino-
dale», ha affermato Ouellet, riconoscendo che l’approfondimento del 
pensiero del fondatore della FTL ha rappresentato per lui una vera sco-
perta: «Confesso di aver ricevuto una forte conferma dal contatto con il 
pensiero di Mons. Eugenio Corecco, che non conoscevo».

L’attualità di Corecco
Il riferimento costante della lezione è stato la costituzione apostolica 

Veritatis Gaudium di Papa Francesco, che invoca una “rivoluzione cultu-
rale” negli studi ecclesiastici per sostenere il cammino di riforma e sinoda-
lità della Chiesa. In questa prospettiva, Ouellet ha mostrato come Corec-
co fosse già in anticipo sui tempi: teologo, canonista e pastore, egli aveva 
intuito che la formazione universitaria non poteva ridursi a trasmettere 

saperi specialistici, ma doveva essere un “laboratorio culturale” di comu-
nione, un luogo in cui la fede diventa esperienza condivisa.

È qui che emerge la sua prima intuizione: la Chiesa come comunio-
ne. Corecco legge il Vaticano II come evento che restituisce al popolo 
di Dio il protagonismo della fede, radicando la sinodalità non in mec-
canismi organizzativi, ma nella Communio stessa, “mistero di recipro-
cità e mutua appartenenza” dei battezzati. «Mons. Corecco radica la 
sinodalità nella Communio, ispirato dalla teologia orientale con le sue 
tradizioni liturgiche e mistiche», ha sottolineato Ouellet, ricordando 
come il vescovo ticinese sapesse collegare in maniera originale aspetti 
dogmatici, giuridici e pastorali.

Un secondo contributo decisivo riguarda il riconoscimento dei cari-
smi. In un’epoca in cui il Codice di diritto canonico del 1983 esitava a 
valorizzarli, Corecco ne fece un punto fermo: «Il carisma è l’elemento 
cardine della costituzione della Chiesa, accanto alla Parola e ai Sacra-
menti», affermava. Per lui, i movimenti ecclesiali e le nuove realtà nate 
dal Concilio non erano accessori, ma segni dello Spirito da integrare 
nella vita ordinaria delle comunità cristiane. Un’intuizione che Ouellet 
ha rilanciato come indispensabile per evitare che la sinodalità si riduca a 
puro esercizio strutturale, dimenticando la dimensione pneumatologica 
che anima il popolo di Dio.

Infine, la terza linea profetica riguarda il rinnovamento del diritto 
canonico. Discepolo del grande giurista Klaus Mörsdorf, Corecco de-
nunciava i limiti di un diritto ecclesiastico troppo segnato dal modello 
della societas perfecta e proponeva invece un “diritto della grazia”, capa-
ce di custodire la comunione come dono dello Spirito. «Uno dei contri-
buti maggiori di Corecco – ha spiegato Ouellet – è stato il superamento 
della dicotomia tra carisma e istituzione, integrando la complessità visi-
bile e invisibile della Chiesa in un’analisi giuridica nuova».

Una Facoltà come segno concreto
Ouellet non ha esitato a definire la Facoltà Teologica di Lugano «il 

frutto principale del ministero episcopale di Corecco», perché essa in-
carna il suo desiderio di offrire un luogo accademico capace di coniuga-
re fede, ricerca e missione. La sua fondazione – ha aggiunto il cardinale 
– non nasce solo da esigenze pratiche di formazione del clero, ma da 



22 23

una visione teologica che vedeva nella Communio l’asse portante del 
Concilio Vaticano II, ancora in attesa di piena elaborazione.

La FTL appare così come un’eredità viva, in cui si intrecciano il 
contributo di grandi figure del pensiero teologico del Novecento – da 
Hans Urs von Balthasar a Joseph Ratzinger, da Luigi Giussani allo stes-
so Rouco Varela – con la convinzione di Corecco che la teologia debba 
essere un servizio alla vita della Chiesa universale, capace di integrare 
dimensione gerarchica e carismatica, tradizione e innovazione, studio e 
contemplazione.

Una voce che interpella la Chiesa di oggi
Oggi, nel pieno del processo sinodale avviato da Papa Francesco e 

rilanciato dal suo successore, la voce di Corecco torna a risuonare con 
forza. Ouellet non ha mancato di sottolinearlo: «Gli attuali dibattiti 
sulla sinodalità non hanno davvero preso la misura di questo pensiero 
ricco ed equilibrato», capace di unire fedeltà al mistero e audacia rifor-
matrice.

Per questo, il cardinale ha invitato a riscoprire l’attualità del vescovo 
ticinese come “profeta della Chiesa sinodale”: un maestro che non ha 
temuto di pensare la Chiesa giuridicamente a partire dalla grazia, che 
ha posto i carismi accanto ai sacramenti e che ha fondato la Facoltà di 

Teologia come segno duraturo di comunione. Un pensiero che non 
appartiene al passato, ma continua ad indicare strade nuove per una 
Chiesa che vuole essere sempre più radicata nella Trinità e missionaria 
nel mondo.

In appendice (pag. 87) l’intervento integrale del card. Marc Ouellet.

Corecco e la fedeltà al carisma della Chiesa
La testimonianza del card. Varela

Trent’anni dopo la morte di mons. Eugenio Corecco, il cardinale An-
tonio María Rouco Varela ha voluto offrire un ricordo intenso e ap-
passionato del vescovo ticinese. Nel suo intervento durante la tavola 
rotonda del 14 marzo, l’arcivescovo emerico di Madrid ha toccato 
i grandi temi della vita ecclesiale: la crisi della Chiesa, il ruolo del 
diritto canonico, la centralità dei sacramenti, la missione evangeliz-
zatrice e la forza dei carismi.

di Federico Anzini

Per Rouco Varela, parlare di Corecco significa tornare alle radici della 
fede e del ministero episcopale. «Eugenio Corecco – ha affermato – 

non fu solo un grande professore e canonista, ma soprattutto un uomo 
gioioso, pieno di vita e di fede. Bastava incontrarlo per capire che si può 
essere vescovi, docenti, sacerdoti e, allo stesso tempo, un fuoco di gioia 
nel Signore». Questo ricordo personale si intreccia con una riflessione 
più ampia sull’eredità di Corecco, che – secondo il cardinale spagnolo 
– conserva oggi una forza profetica.

La Chiesa di oggi tra crisi e speranza
Il card. Varela non ha esitato a descrivere la situazione attuale con 

parole nette: «Credo che stiamo vivendo una crisi pratica nella Chiesa. 
Oggi il valore giuridico della Chiesa è poco riconosciuto. Inoltre, non si 
tiene sufficientemente conto del diritto divino positivo che la regge, an-
che nelle formule nate dall’ecclesiologia e inserite nel Codice del 1983». 
Il punto centrale, ribadito con forza, è la dimensione sacramentale della 



24 25

Chiesa: «Tutte le istituzioni di carattere sinodale devono essere al ser-
vizio di chi esercita l’ufficio sacramentale, che incarna Cristo pastore e 
capo della Chiesa, nella carità del Vangelo e nella fecondità della Chie-
sa. Senza presbiteri non c’è comunità cristiana; senza il Collegio Epi-
scopale, senza il primato del Papa, senza sacerdoti fervidi che donano la 
vita, la Chiesa non può vivere. La Chiesa senza la testa non è un corpo».

Carisma e diritto, insieme
Un tema molto caro a Corecco era il rapporto tra diritto e carismi. Il 

card. Valera ha ricordato: «Bisogna evitare la dicotomia protestante tra 
la “Chiesa del carisma” e la “Chiesa del diritto”; tra la “Chiesa puramen-
te spirituale” e la “Chiesa temporale”». Secondo il cardinale, Corecco ha 
saputo vedere che il diritto canonico non è un semplice insieme di nor-
me, ma nasce «dalle viscere della Chiesa, che è divina e umana insieme. 
Non è una mutazione del diritto romano, ma un’espressione propria 
della vita sacramentale e carismatica della Chiesa. Nel XVIII secolo la 
Chiesa veniva interpretata secondo il modello della “società perfetta”, 
una comunità autonoma con una propria sostanza spirituale, dotata dei 
mezzi di salvezza (fede, sacramenti, preghiera, carità, educazione, cura 
dei malati). Ma questo schema era limitato e fuorviante: si basava su ca-
tegorie giuridiche, non su Cristo. Occorreva un fondamento teologico, 
non sociologico. Questo fu lo sforzo comune con Corecco».

L’Europa smarrita
Lo sguardo del cardinale si è poi allargato al continente europeo e 

ha lanciato un monito: «Quanti milioni di bambini sono stati uccisi 
legalmente nel grembo materno? Non ci sono giovani. Dove stiamo 
andando?». Ha ricordato la visita di san Giovanni Paolo II a Santiago 
di Compostela, nel 1982: «Il Papa centrò il punto: l’Europa è in crisi. 
La causa? La negazione di Dio, esplicita o implicita». Oggi, secondo 
il porporato, la situazione non è migliorata: «Se non curiamo questo 
fondamento, dobbiamo chiudere la baracca».

I segni dello Spirito
Nonostante le ombre, ci sono segni luminosi. Il cardinale ha rac-

contato la sua visita al monastero di Lerma: «C’erano 40-50 giovani 

clarisse, molte provenienti da Comunione e Liberazione. Una fioritura 
di vocazioni contemplative nata dall’incontro di carismi diversi, segno 
che lo Spirito evangelizza per attrazione». E ha aggiunto che anche co-
munità meno visibili, come i Carmeli, vivono una vitalità nascosta ma 
decisiva: «Sono carismi complementari che arricchiscono la Chiesa».

Corecco, maestro di comunione
L’eredità di mons. Corecco, così come emerge dalle parole del Car-

dinale, è quella di un pastore che non separava mai la dimensione spiri-
tuale da quella giuridica, l’aspetto umano da quello divino. Un vescovo 
capace di ricordare alla Chiesa che «senza sacramenti, senza diritto radi-
cato in Cristo, senza missione evangelizzatrice, essa rischia di svuotarsi».

Una lezione ancora viva
A trent’anni dalla sua morte, Corecco resta una figura viva non solo per 

il Ticino, ma per la Chiesa universale. La sua testimoninaza invita a custo-
dire la comunione, a valorizzare i carismi, a ridare centralità a Dio nella vita 
personale ed ecclesiale. Perché – come ha ammonito il cardinale spagnolo 
– «senza Dio, l’Europa – e l’occidente secolarizzato - non hanno futuro».

Don Eugenio, uomo libero
La testimonianza di Michele Fazioli

Mons. Corecco, vescovo di Lugano è stato ricordato, sabato 1 marzo 
2025 – giorno esatto dell’anniversario della morte – anche dal setti-
manale televisivo Strada Regina in onda su RSI LA1. È il giornali-
sta Michele Fazioli a ripercorrere i gesti e il pensiero: lo conobbe da 
giovane e ne seguì il percorso fino agli ultimi anni di vita.

di Francesco Muratori

“Corecco non fu un vescovo convenzionale. Fin dal suo ingresso 
nella diocesi, volle essere “il vescovo di tutti”, al di là delle eti-

chette ecclesiali o delle appartenenze al movimento di Comunione e 
Liberazione, con cui è stato a lungo legato. Un concetto che difese con 



26 27

fermezza sin dall’annuncio della sua nomina nel 1986. Nonostante i 
pregiudizi iniziali, dimostrò la sua capacità di guidare l’intera comunità, 
operando per unire le diverse anime della Chiesa ticinese. Giudizi pola-
rizzanti che spesso giungono fino a noi oggi, a me, che non l'ho cono-
sciuto ma ne ho solo ascoltato il pensiero dai testimoni o letto gli scritti.

Il ricordo di Fazioli spazia tra il privato, con aneddoti, il lavoro di 
giornalista e il ricordo maturato in tanti anni dalla sua scomparsa. Un 
vero “controluce” (dal titolo della trasmissione di successo di Fazioli).

Fazioli ricorda: “Uno dei suoi meriti principali fu la fondazione della 
Facoltà di Teologia di Lugano, primo tassello di un sistema accademico 
che si sarebbe poi evoluto nell’Università della Svizzera Italiana (USI). 
Credeva fermamente nell’importanza della cultura e dell’educazione 
come strumenti per una fede più consapevole e radicata.”

E poi: “Il suo carisma conquistò i giovani, non con moralismi, ma 
intercettando i loro desideri e proponendo il cristianesimo come una 
scelta di vita autentica e appagante. Fu capace di rilanciare l’Azione 
Cattolica in Ticino, coinvolgendo centinaia di ragazzi in un’esperienza 
viva di fede e formazione”.

Ma il tratto più toccante della sua esistenza fu senza dubbio il modo 
in cui affrontò la malattia. Nel 1994, un anno prima della sua morte, si 
raccontò proprio a Fazioli in un’intervista televisiva senza filtri, ne man-
deremo in onda un estratto: “Non ci sono ragioni per nascondere una 
malattia”, disse. Per lui, il dolore era un’occasione per testimoniare la fede 
e condividere la sofferenza con gli altri. Ammetteva le proprie paure, la ri-
bellione iniziale e persino il timore di “scomparire nel nulla”. Eppure, tro-
vò nella fede la forza per affrontare quel momento con lucidità e speranza.

“La tua grazia è più importante della vita” fu la frase che lo accompa-
gnò fino alla fine, tratta da un salmo che aveva letto per cinquant’anni, 
ma di cui comprese il vero significato solo durante la malattia. Questa 
sua apertura e umanità colpirono profondamente i fedeli, al punto che, 
come lui stesso disse, si sentì “più utile da malato che da sano”.

Oggi il ricordo di Corecco vive nei suoi scritti, nelle istituzioni che 
ha contribuito a creare e nelle persone che lo hanno conosciuto. Fazioli 
conclude con una parola significativa: “mons. Eugenio era un uomo 
libero”. Il suo tempo, seppur breve, ha lasciato un segno.

UNA VITA SEGNATA DALL’INCONTRO 
CON DON EUGENIO
Nella sua vita, Luisa Foletti-Mini (5 febbraio 1957 – 10 luglio 2025) 
ha trovato in Mons. Eugenio Corecco un padre spirituale, una guida 
e un amico. L’incontro con lui negli anni universitari a Friburgo è 
stato per lei decisivo: da lì è nato un cammino umano e cristiano che 
ha segnato la sua esistenza, fino agli ultimi giorni della malattia. 
Il marito, Mauro Mini, ricorda con gratitudine alcuni momenti di 
questo rapporto, che ha reso la loro storia familiare un segno di co-
munione e di fede vissuta.

di Mauro Mini

Luisa conobbe don Eugenio nell’autunno del 1976, all’inizio degli 
studi universitari a Friburgo. Da subito rimase colpita dalla sua 

autorevolezza unita a simpatia ed empatia. Don Eugenio esercitò su 
di lei una paternità spirituale che 
crebbe negli anni universitari, in-
sieme a una forte esperienza di 
comunione vissuta con le persone 
del movimento di Comunione e 
Liberazione. Luisa ha sempre con-
siderato quel periodo come assolu-
tamente decisivo per la sua crescita, 
sia umana sia cristiana.

Terminati gli studi, nell’autun-
no del 1982 Luisa rientrò in Ticino 
e iniziò a insegnare alla scuola me-
dia. Negli ultimi anni universitari 
e nei primi anni di lavoro maturò 
anche il nostro rapporto, fino a 
decidere di sposarci. Per la prepa-

IN MEMORIA



28 29

razione e la celebrazione del matrimonio fu naturale rivolgerci a don 
Eugenio, che era stato per noi un riferimento così importante.

In quel periodo altre due coppie — Mimi Lepori e Daniele Bonetti, 
e Benedetta Colombo e Carlo Doveri — avevano espresso lo stesso de-
siderio. Fu don Eugenio a proporci di celebrare insieme il matrimonio, 
trasformandolo da evento familiare a un vero avvenimento di popolo. 
Così, il 3 settembre 1983, nella Cattedrale di San Lorenzo a Lugano, 
don Eugenio presiedette la celebrazione del sacramento, seguita da una 
grande festa al padiglione Conza. È rimasta per noi un’esperienza di 
gioia e di comunione indimenticabile.

Due anni dopo, per caso, Luisa incontrò don Eugenio che le rac-
contò di un viaggio in Polonia per motivi accademici. Avendo lei già 
vissuto un pellegrinaggio a piedi da Varsavia a Częstochowa, gli confidò 
la nostalgia per quel Paese. Pochi giorni dopo ricevette la sua telefonata: 
avrebbe potuto accompagnarlo insieme a Mimi e Daniele. Luisa aderì 
con entusiasmo e fu un viaggio carico di significato.

Poco dopo la consacrazione episcopale di don Eugenio nacque la 
nostra primogenita, Grazia. In ospedale, Luisa condivise la stanza con 
una giovane madre la cui bambina venne al mondo con gravi problemi 
di salute. Fu lei a chiedermi di interpellare il vescovo Eugenio perché 
andasse a trovarli, nonostante i numerosi impegni del suo nuovo mini-
stero. Con la sua visita portò conforto a quei genitori provati: un gesto 
che dice molto della sua sensibilità e paternità.

La morte del vescovo Eugenio ci lasciò inizialmente disorientati: era 
venuto meno il riferimento che ci aveva accompagnati dal 1976. Negli 
anni della sua malattia, Luisa guardò spesso al modo con cui lui aveva 
vissuto la propria sofferenza, e trovava forza recandosi ogni tanto a pre-
gare sulla sua tomba.

Per Luisa — e per me — la persona di Eugenio è stata una guida si-
cura, un esempio limpido di umanità e di fede, una paternità generosa. 
Oggi mi consola la certezza che Luisa e il vescovo Eugenio siano uniti 
nell’abbraccio luminoso del Padre.

ABUSI NELLA CHIESA

DON PONTINELLI DIFENDE 
LA MEMORIA DI MONS. CORECCO 
DALLE ACCUSE INFONDATE
Nel vortice di sospetti e insinuazioni che hanno fatto seguito alla 
pubblicazione del rapporto dell’Università di Zurigo sugli abusi 
nella Chiesa Cattolica in Svizzera, una voce si alza chiara: quella 
di don Matteo Pontinelli. La sua testimonianza ristabilisce la verità 
sul Vescovo Eugenio, uomo profondamente integro.

di Federico Anzini

Nelle 136 pagine del rapporto dell’Università di Zurigo reso pub-
blico il 12 settembre 2023, si denuncia la situazione problemati-

ca degli archivi ecclesiastici, in particolare nella Diocesi di Lugano. La 
mancanza di inventari sistematici, l’organizzazione sommaria dei docu-
menti e soprattutto l’assenza di tracciabilità nella distruzione di alcuni 
atti sollevano dubbi sulla trasparenza del passato. Lo studio fa emergere 
in particolare una distruzione di documenti d'archivio sui casi di abuso 
compiuta dal vescovo Giuseppe Torti.

Tra le varie fonti citate, una in particolare ha scatenato polemiche: 
una lettera di un vicario generale dell’epoca in cui si afferma che il ve-
scovo Eugenio Corecco diede ordine di “bruciare quanto era nei suoi 
cassetti riguardante i sacerdoti”. Su questa base è stato affermato che la 
sopracitata “purificazione” degli archivi diocesani sarebbe stata iniziata 
dal vescovo Corecco e completata dal suo successore mons. Torti. Tale 
illazione è stata ampiamente accolta dalla stampa nei giorni seguenti la 
pubblicazione dell’inchiesta dell’Università di Zurigo con giudizi gravi 
e affermazioni non supportate da prove documentate.

Ma la testimonianza diretta di chi visse quei momenti smentisce ca-
tegoricamente queste illazioni. Don Matteo Pontinelli, stretto collabo-
ratore del vescovo Corecco fino alla sua morte nel 1995, risponde con 



30 31

fermezza alle domande poste dalle ricercatrici zurighesi: “Mai mons. 
Corecco mi ha dato ordini di distruggere della corrispondenza riguar-
dante esplicitamente sacerdoti, e men che meno riguardanti il delicato 
tema in questione”, scrive don Pontinelli. E aggiunge con decisione: 
“Lo affermo con assoluta certezza, impegnando il mio onore e quello 
del compianto vescovo”.

Secondo la sua testimonianza, Corecco custodiva molta corrispon-
denza personale, composta da lettere di cortesia, richieste di preghiere 
o consigli spirituali. Nei suoi ultimi giorni, si discusse su come gestire 
questo materiale, ma senza alcuna direttiva precisa e, soprattutto, senza 
che si parlasse di documenti su casi di abuso. “Mi aveva dato alcuni 
criteri circa l'interesse – io oggi direi ‘pubblico’ – delle cose da tenere e 
la riservatezza di altre da eliminare”, spiega don Pontinelli.

“Ma sono praticamente certo di non aver mai letto, e men che meno 
distrutto, qualcosa riguardante il drammatico tema in oggetto”. Anche 
sul metodo, don Pontinelli chiarisce ogni dubbio: “Lavoravo da solo ma 
parlavo ogni giorno con Mons. Torti dicendo cosa stavo facendo. Nel 
dubbio, credo di aver anche chiesto il suo parere”.

Di fronte a una testimonianza così chiara viene spontaneo chiedersi 
come sia stato possibile dare maggiore peso a ricordi incerti e parziali, 
riportati in una lettera del vicario generale scritta nel 1997, quando egli 
non si trovava nemmeno a Lugano e che ammette apertamente di non 
aver mai avuto a che fare con l’archivio e di non comprendere “perché 
lo fecero”. Le informazioni che riferisce sono ipotesi sentite da altri, 
senza indicare da chi. La differenza è evidente: da una parte chi parla 
per supposizioni, senza esperienza diretta; dall’altra don Matteo, che af-
ferma ciò che ha fatto personalmente, avendo lavorato a stretto contatto 
con il vescovo Corecco.

In un tempo in cui la trasparenza è giustamente richiesta a tutte le 
istituzioni, è fondamentale distinguere tra il diritto alla verità e il pe-
ricolo della calunnia. La testimonianza di don Matteo Pontinelli è un 
atto di giustizia non solo verso la figura di mons. Corecco, ma anche 
verso la storia della diocesi di Lugano. Nel dibattito aperto dal rapporto 
UZH, è doveroso ascoltare le voci autentiche, quelle che hanno cono-
sciuto i fatti, che li hanno vissuti. E agire con prudenza, evitando che il 
bisogno di fare luce degeneri in ombre nuove.

Corrispondenza tra la ricercatrice 
dell’Università di Zurigo e don Matteo

EMAIL DELLA RICERCATRICE DEL 8 aprile 2023

Buongiorno rev. Pontinelli,
le scrivo in veste di collaboratrice scientifica dell'Università di Zurigo, 

incaricata del progetto di indagine sugli abusi sessuali nella Chiesa cattolica 
dagli anni Cinquanta ad oggi. Questa ricerca preliminare si propone di 
identificare tutti quei fondi d'archivio utili all'esame del tema e, nelle no-
stre indagini, ci siamo concentrati anche sugli archivi presenti nello stabile 
della Diocesi.

Nel corso delle nostre ricerche abbiamo reperito un documento degli 
anni Novanta in cui si afferma che il vescovo Corecco le avrebbe "dato 
ordine di bruciare quanto era nei suoi cassetti riguardante i sacerdoti", ciò 
che lei apparentemente avrebbe fatto.

A seguito di alcuni scambi con l'attuale Cancelliere Cavallini e Mons. 
De Raemy è emersa l'opportunità di porre direttamente a lei alcune do-
mande e, nello specifico:

• Corrisponde al vero l'affermazione secondo cui si sarebbe occupato di 
selezionare o distruggere i documenti sopramenzionati riguardanti alcuni 
sacerdoti su ordine del vescovo Corecco?

• Se sì, quale era lo scopo della distruzione di queste carte? Quale era 
la natura di questi documenti? Può quantificare il numero o l'entità delle 
carte distrutte? Ne è stata tenuta traccia (art. 489.2 CIC), ad esempio at-
traverso un elenco? Se sì, è possibile reperirlo e dove?

Le siamo inoltre grati per ogni ulteriore dettaglio che potrà fornirci sulla 
vicenda. Ringraziandola con anticipo per il supporto che vorrà offrire alle 
nostre ricerche, restiamo volentieri a sua disposizione per ogni ed eventuale 
ulteriore informazione.

RISPOSTA DI DON MATTEO PONTINELLI DEL 13 aprile 2023

Buongiorno Signora,
mons. De Raemy mi aveva in effetti avvisato che sarei stato contattato 

sul tema. Leggendo quanto lei mi scrive rimango però stupito di quanto 



32 33

le è stato riportato. Ovviamente è passato molto tempo: mons. Corecco è 
deceduto il 1 marzo 1995 e io ho lavorato con mons. Torti, successivo Am-
ministratore, fin verso il mese di luglio (salvo errore di qualche settimana) 
dello stesso anno.

Comunque posso affermare con assoluta certezza e impegnando il mio 
onore (e quello del compianto vescovo), che mai mons. Corecco mi ha dato 
ordini di distruggere della corrispondenza riguardante esplicitamente sacer-
doti, e men che meno riguardanti il delicato tema in questione.

Mons. Corecco conservava in effetti molta corrispondenza personale - 
ricevuta - di varia natura (di cortesia, richieste di consigli, di preghiere per 
situazioni difficili, direzione spirituale...) e nelle settimane precedenti la 
morte avevamo talvolta parlato di cosa farne poi visto che il tempo si faceva 
breve; mi aveva dato alcuni criteri circa l'interesse, io oggi direi "pubblico", 
delle cose da tenere e la riservatezza di altre cose da eliminare ma senza 
preoccuparsi troppo di questo. Sinceramente non ricordo bene i dettagli, 
ma sono praticamente certo di non aver mai letto e men che meno distrutto 
qualcosa riguardante il drammatico tema in oggetto. Aggiungo due precisa-
zioni: lavoravo da solo ma vivendo in curia parlavo ogni giorno con Mons.
Torti dicendo cosa stavo facendo; nel dubbio credo di aver anche chiesto il 
suo parere, anche se egli riteneva questo un compito che dovevo concludere 
io . Ma soprattutto mi par di ricordare che la corrispondenza riguardante 
i sacerdoti era tenuta comunque altro luogo e il responsabile credo fosse il 
Cancelliere Mons. Bonanomi.

Questo è quanto in coscienza mi sento di ribadire. Rimango comunque 
a disposizione se necessario.

30mo FTL

TRENT’ANNI DI VITA, DI FEDE 
E DI INTELLIGENZA DELLA REALTÀ

Grazie alla facoltà di teologia di Lugano  
fondata da mons. corecco, 
primo polo universitario del ticino

Nel 2024 la Facoltà di Teologia di Lugano (FTL) ha celebrato il suo 
trentesimo anniversario: una tappa importante per un’istituzio-

ne nata da un’intuizione profonda di Chiesa e cresciuta in un dialogo 
fecondo tra cultura e Vangelo. A fondarla fu mons. Eugenio Corecco, 
vescovo, canonista e appassionato educatore, che nella Facoltà vedeva 
non un semplice centro accademico, ma un luogo di generazione e di 
testimonianza, una comunità chiamata a custodire e comunicare la ve-
rità come dono.

Questa visione è il filo rosso che unisce i tre contributi raccolti in 
questa sezione del Bollettino: quello di padre Mauro-Giuseppe Le-
pori, Abate generale dell’Ordine Cistercense, che nella sua lectio “di-
scipularis” rilegge la nascita della Facoltà come frutto di una passione 
radicale per la verità e per l’uomo; quello del prof. René Roux, attuale 
rettore, che racconta l’evoluzione dell’istituzione lungo tre decenni di 
sfide e trasformazioni, restando fedele alla sua missione; e infine quello 
di mons. Willy Volonté, primo Segretario Generale della FTL, che re-
stituisce la genialità dell’intenzione originaria. Tre voci diverse, ma uni-
te da una stessa gratitudine: quella per un’opera che ha saputo nascere 
dal cuore della Chiesa e che continua, oggi, a porre al centro l’uomo e 
le sue domande fondamentali.



34 35

Una figlia prediletta 
La Facoltà teologica come dono
La lectio di Padre Mauro Lepori

L’Abate Generale dell’Ordine Cistercense ci offre una riflessione in-
tensa e personale sul significato di questa istituzione voluta forte-
mente da mons. Eugenio Corecco. Lungi dall’essere un mero omaggio 
accademico, il suo intervento si snoda come una lectio “filialis”, ra-
dicata nell’esperienza viva della fede e della gratitudine, capace di 
illuminare la genesi della Facoltà come frutto di un dono ricevuto e 
di una paternità vissuta fino al sacrificio. Queste pagine non sono 
solo un tributo alla figura di Corecco, ma anche un invito a riscopri-
re il cuore della missione educativa e spirituale della FTL: far fiorire 
la verità della vita nella libertà e nella carità.

di Padre Mauro Lepori

Non sono certamente delle qualità accademiche che hanno spinto 
gli organizzatori di questo incontro commemorativo per i 30 anni 

del riconoscimento di questa Facoltà Teologica a chiedere a chi vi parla 
di tenere non solo una conferenza ma addirittura una lectio magistralis, 
che preferirei definire discipularis, se l’aggettivo latino esistesse, o ancor 
meglio: filialis.

Non è mio compito tracciare la storia di questa fondazione. Per questo 
si può attingere alla molto ben documentata biografia di Mons. Corecco 
realizzata dalla Dott.ssa Antonietta Moretti, o alla testimonianza preziosa 
di persone direttamente coinvolte in quest’opera, come Mons. E. W. Vo-
lonté, per citare un solo nome.

Al sottoscritto preme anzitutto sottolineare che la Facoltà di Teologia 
fu probabilmente l’iniziativa a cui il Vescovo Eugenio tenne di più, la 
figlia prediletta della sua paternità, assieme alla formazione di un folto 
gruppo di giovani dell’Azione Cattolica da lui ravvivata. Mi scrisse infatti 
il 23 giugno 1994, confrontato con l’acutizzarsi della malattia: “È indub-
bio che tutto quello che mi sta capitando è un'immensa grazia di Dio. Mi 
costringe a vivere l'essenza del mistero della vita. (…) Seguendo la proces-

sione del Santissimo [a Lourdes] improvvisamente mi sono sentito come 
uno degli apostoli che andava dietro a Gesù intanto che parlava e faceva 
miracoli. In quel momento gli ho chiesto 6 anni di vita, senza accorgermi 
che c'era dentro anche il Giubileo del 2000, prima di tutto non per me 
ma per concludere le cose iniziate (spec. la Facoltà e l'AC). (…) Costa 
moltissimo anche autolimitarsi così, ma chiedere la guarigione tout court 
mi sembra indebito e troppo facile. È comunque un passo avanti anche 
nell'accettazione di lasciarsi prendere la vita (…). Continuiamo comun-
que a pregare prima di tutto per morire con fede totale, perché questo è e 
rimane la grazia più grande.”

Sudar sangue
Otto mesi dopo questa lettera, durante una delle mie ultime visite a 

Mons. Corecco – ormai malato terminale e ben cosciente di esserlo –, 
una sera mi chiese di dettarmi una lettera in cui raccomandava ad una 
persona abbiente di venire in aiuto alla Facoltà che aveva fondato e faceva 
i primi passi. Fu una dettatura estremamente faticosa per lui, che lo stre-
mò, una fatica che qualcuno, passando e scrollando il capo giudicò, forse 
a ragione, assurda. Io ebbi piuttosto l’impressione di trovarmi di fronte 
ad una vera e propria agonia, al Getsemani di un servo fedele che voleva 
poter morire dicendo “Tutto è compiuto!” (cf. Gv 19,30)

Fu probabilmente l’ultima lettera dell’immenso epistolario in cui du-
rante tutta la sua vita espresse la sua cura per singole persone, famiglie, 
comunità e opere.

Non posso non pensare a questo episodio ogni volta che sento parlare 
della Facoltà di Teologia di Lugano, come se fosse la chiave misteriosa che 
ci apre al significato e al destino di quest’opera. La domanda che sorge in 
me non è allora anzitutto perché esiste questa Facoltà, ma perché per essa 
il Vescovo Eugenio ha, per così dire, sudato sangue.

È come per qualcuno che un giorno viene a sapere che sua madre, per 
darlo alla luce, ha rischiato la vita o l’ha addirittura persa. Di colpo, que-
sta coscienza viene a cambiare non solo la considerazione che costui ha di 
sua madre, ma anche e soprattutto la considerazione che ha di se stesso, 
della sua vita, di quello che vive, di quello che fa o non fa. Di colpo lo 
investe un senso di responsabilità che più che guardare al passato, magari 
con rimpianto e rimorso, gli fa guardare al presente e al futuro con un’in-



36 37

tensità, un desiderio di senso e compimento che prima magari percepiva 
in modo teorico, moralistico, ultimamente autoreferenziale, come se lo 
scopo della vita fosse solo la realizzazione di se stessi. Ora quella persona 
intuisce che il compito della sua vita è denso di una responsabilità che il 
sacrificio di sua madre gli fa sentire universale. 

Quante persone, non solo in Ticino, non solo credenti, hanno fatto 
questa esperienza e sono state risvegliate a questa coscienza di fronte alla 
vita, alla testimonianza, al ministero, alla malattia e alla morte di Mons. 
Corecco!

Tutto è dono
Spesso si pensa che un’opera o istituzione come la Facoltà di Teologia 

sia anzitutto il frutto di un impegno, potremmo dire politico, diploma-
tico, o comunque un impegno in cui si tratta di conquistare uno spazio 
di potere che magari riduce o contrasta lo spazio di potere degli altri. Un 
impegno quindi che implica delle lotte, se non delle battaglie, per non 
dire delle guerre.

Certamente, in ogni iniziativa pubblica, questi aspetti sono sempre 
poco o tanto presenti, anche nella Chiesa. Non di rado la realizzazione 
di un’opera comporta l’andare contro correnti della società e della storia 
che rendono un determinato terreno poco adatto ad accogliere la semi-
nagione di nuove piante. In ogni nuova opera c’è un aspetto di alterità e 
di novità che può disturbare e minacciare chi si accontenta di ciò che è 
acquisito e si tiene in mano.

È una legge della vita umana che si sperimenta ad ogni nascita. Il nuo-
vo che viene, che entra nello spazio di altre vite, che prende spazio fra o 
dentro altri spazi ormai acquisiti, è l’irruzione dentro la realtà a cui siamo 
abituati di una realtà diversa. 

In cosa consiste la diversità e novità? Nel fatto che è fatta da altri che 
da noi stessi. Chi crede in un Dio creatore sa che ogni realtà, e soprattutto 
ogni persona, è questa novità diversa. Tutto è fatto da un Altro.

Ma il grande paradosso non è ancora questo. Sì, è questo, ma diventa 
evidente quando si giunge a prendere coscienza che in questo tutto che 
un Altro fa ci sono anch’io, c’è la mia persona, la mia vita, il mio “io”, e 
quindi anche la mia opera, ciò che genero e realizzo.

Si può rifiutare questa consapevolezza, si può negarla, teoricamente 

o praticamente, perché c’è in noi una resistenza ad accettare di essere 
l’opera di un Altro, perché ciò sembra ridurre la nostra libertà, la nostra 
autonomia.

Si può vivere indifferenti a questo dato, come se il fatto di essere creati 
o meno da Dio non cambiasse nulla della vita. Oppure, questa coscienza 
può aprire a guardare a se stessi, agli altri, al mondo, a tutto, sotto una 
luce diversa, una luce nuova, eppure antichissima, perché originale, che 
doveva essere lo sguardo con cui il primo uomo e la prima donna, che 
la Bibbia chiama Adamo ed Eva, hanno aperto gli occhi sulla realtà. È 
uno sguardo che vediamo riprodursi ad ogni inizio di vita nuova, nello 
sguardo dei bambini.

Di che sguardo si tratta? È lo sguardo che riconosce la realtà come 
dono.

Se un Altro mi fa, se un Altro fa gli altri, se un Altro fa tutto, posso 
pensare che tutto sia al suo servizio, che tutto sia schiavitù, che tutto sia 
fatto per servire un grande padrone, un grande dominatore e dittatore 
dell’universo.

Ma quest’idea, originalmente instillata dal serpente a Eva e Adamo, 
dimentica un fattore, che di per sé dovrebbe essere evidente alla ragio-
ne: se Dio è capace di fare tutto e tutti, non ha bisogno della creazione, 
non ha bisogno di noi, di me. Dio non ha bisogno di nulla. E allora? I 
più grandi spiriti, a cominciare dai bambini, intuiscono, stupiti, che se 
Dio non crea per sé, se non ha bisogno di una creazione che gli serva, di 
creature che gli siano serve, schiave, allora tutto è dono, tutto è gratuito.

La sostanza della bellezza
Questa sorpresa è la sostanza della bellezza. La bellezza, l’armonia, che 

tutti scorgiamo anche nella creazione ferita dal peccato, – rovinata non 
solo dal peccato originale ma anche dal nostro, dal peccato del nostro 
tempo –, la bellezza è quella sinfonia che scaturisce e sempre riecheggia 
fra tutte le creature per il fatto stesso che ognuna è un dono.

La bellezza è la sinfonia del dono che ogni creatura è. Nulla potrebbe 
armonizzare ogni frammento della realtà più e meglio del fatto che ogni 
frammento è donato, ogni realtà è donata e si riceve, si dona ed è accolta, 
da altre realtà donate che si ricevono, si donano e sono accolte, per donar-
si ancora, riceversi ancora, accogliere ancora. Una bellezza che per il fatto 



38 39

di essere il dono di un Altro, si esprime e può essere ammirata totalmente 
tanto in una galassia che in filo d’erba. In ogni dettaglio del reale, quan-
do è accolto come dono, possiamo scorgere un’originalità insostituibile, 
come quella della rosa del Piccolo Principe, o quella che san Francesco 
celebra per ogni creatura nel suo Cantico di frate sole.

Certo, qualcosa ha disturbato questa sinfonia del dono. Il grande pec-
cato, il grande male è rifiutare il dono, quello che si è e quello che gli 
altri sono, quello che tutto è. Caino rifiuta di essere dono di Dio per suo 
fratello, e così rifiuta che Abele sia un dono per lui. Tutto ciò che è male, 
tutto ciò che è brutto, negativo, ha in questo rifiuto la sua sorgente ama-
ra, la sua sorgente avvelenata, fino alle brutture che stanno sotto i nostri 
occhi, le guerre dei nostri tempi, i massacri, le stragi di tanti innocenti, e 
la distruzione della natura, nostra casa comune.

Noi, però, non siamo dono di un Altro come una cosa che si regala. 
Perché il nostro essere dono definisce la nostra libertà, e quindi l’espe-
rienza, la sfida e la responsabilità di essere i soggetti del dono dell’Altro 
che siamo. Per la persona umana, essere dono di un Altro non è solo un 
dato passivo, che abbiamo in comune con ogni altra creatura minerale, 
vegetale o animale che sia: è anche vocazione, una chiamata. L’uomo è 
dono chiamato ad accogliersi e a donarsi. E questa è la libertà, la vera 
libertà, la libertà umana nella sua verità, e non come si è spesso definita e 
soprattutto vissuta la libertà, staccandola dal mistero dell’essere nel quale 
è voluta e creata.

Che mistero! Essere donati in un modo che ci rende soggetti di quello 
che riceviamo, di quello che non possiamo scegliere, perché prima di 
essere donati non esistiamo. La Bibbia definisce questa nostra identità 
misteriosa come un essere fatti ad immagine e somiglianza di Colui che 
ci fa (cf. Gen 1,26-27). L’immagine di Dio in noi sta nell’essere fatti per 
essere noi stessi soggetti liberi del dono di noi stessi che riceviamo.

Il frutto di un sì al dono di sé
Cosa c’entra tutto questo con la nascita di questa Facoltà?
Certo, una Facoltà di Teologia è fatta per studiare queste cose, per 

approfondirle, per trasmetterne la coscienza e conoscenza, con tutte le 
sue implicazioni nella vita, nella società e nella storia. Ma quello che mi 
preme sottolineare è che questo mistero dell’essere come dono c’entrereb-

be anche se Mons. Corecco trent’anni fa avesse fondato una Facoltà di 
matematica, di chimica o di economia. Perché? Perché quest’opera, come 
le altre che Don Eugenio promosse durante la sua vita, nacque in lui e 
attraverso di lui proprio perché fu un uomo che ha accettato e desiderato 
andare al fondo della consapevolezza di essere voluto, amato e donato da 
un Altro.

Questa consapevolezza in linguaggio cristiano si chiama fede, cioè la 
coscienza, anch’essa donata, che tutto è dono, donato da un Dio che è 
Trinità, che è Dono trinitario di sé, di un Dio che non solo è Donatore, 
ma che in se stesso è Dono e Accoglienza, scambio eterno e infinito del 
Dono di Sé del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo.

Alla fine dell’omelia nella S. Messa in suffragio delle vittime della stra-
ge di Rivera, nel 1992, il Vescovo Corecco, espresse chiaramente la sfida 
fondamentale che ogni circostanza, anche la più negativa, pone ad ognu-
no di noi. Invitava a pregare per “capire cosa dobbiamo fare della vita che 
abbiamo ricevuto in dono”.

Tutti, con maggiore o minore intensità, si pongono questa domanda, 
almeno per un momento, almeno negli anni dell’adolescenza. Una do-
manda drammatica, perché mette a confronto il desiderio di pienezza di 
vita che anima ogni cuore con tutte le circostanze in cui ognuno si trova 
a vivere. E questo confronto è spesso un duello, perché non sempre le 
circostanze personali, fisiche e psicologiche, familiari, sociali, politiche, 
storiche, culturali, ecc., corrispondono convenientemente con la vocazio-
ne e missione che si vorrebbe realizzare.

Vita come missione da compiere
Ogni persona, infatti, intuisce, in un modo o nell’altro, di esistere con 

una missione da compiere. Anche chi non ha fede, o ha altre fedi e con-
vinzioni che non sono quelle cristiane, intuisce di vivere per un compito. 
Ogni persona sente di avere una missione che è assolutamente originale, 
che nessun’altro può realizzare. E se non la compie, se fallisce, volenti o 
nolenti se ne prova una insoddisfazione profonda, diversa dall’insoddisfa-
zione che si prova quando non si ottiene qualcosa dagli altri, perché è l’in-
soddisfazione di non ottenere dalla propria vita ciò che le dà significato.

Di fronte a questo dramma, il problema di sempre, acuitosi con gli 
strumenti di informazione contemporanei, è l’illusione di credere che 



40 41

realizzare la propria vita sia una questione di successo. Chi ha successo 
economico o edonistico viene guardato come modello di compimento 
del senso e della missione della vita. Certo, il successo può coronare la 
realizzazione di una missione di vita. La menzogna è là dove il successo, il 
realizzarsi, non corona il dono di una vita, ma l’ambizione di guadagnarla 
per sé. I veri modelli sono invece coloro che, qualsiasi cosa realizzino nella 
loro vita, vi esprimono il dono di se stessi. Perché solo questo permette 
ad ogni vita di compiere la sua missione, anche quando tutto magari 
impedisce o distrugge ciò che uno si sente chiamato e spinto a realizzare.

Mons. Corecco ha espresso questa coscienza in tutto ciò per cui si 
è impegnato durante la sua vita. Ma possiamo distinguere la Facoltà di 
Teologia come l’impegno in cui si sono coagulati tutti i suoi impegni e 
tutte le sue realizzazioni, soprattutto in quanto pastore. Per realizzare la 
Facoltà, Corecco ha messo in gioco tutti i suoi talenti, ma soprattutto 
l’impegno di tutta la sua persona a realizzare la sua vita nella consapevo-
lezza di averla ricevuta in dono, e quindi di avere come vocazione e mis-
sione il dono della sua vita e l’aiuto agli altri a realizzare questo significato 
essenziale dell’esistenza.

Nell’omelia per un’Ordinazione sacerdotale celebrata nella Domenica 
della Santissima Trinità, il Vescovo Eugenio ha espresso il senso con cui 
viveva la sua vocazione di battezzato e di pastore:

“L'uomo è colui che non assomiglia a se stesso, ma che assomiglia a 
un Altro, e quest'Altro è la Santissima Trinità: il Dio Uno e Trino. Questa 
somiglianza che portiamo in noi della Trinità (…) coincide con la nostra 
vocazione. L'uomo, noi tutti, abbiamo la vocazione di manifestare nel 
mondo la presenza del mistero della Trinità che portiamo in noi stessi, 
impressa nel nostro cuore, nella nostra persona.

Il senso della nostra esistenza coincide con questa vocazione. Se ci si 
mette al di fuori di essa, la vita perde lo scopo e diventa assurda, perché 
ci si pone fuori dallo scopo per il quale Dio ci ha creati, ci ha chiamati 
all'esistenza, ci ha scelti personalmente con il nostro nome e la nostra 
fisionomia.

Al di fuori di questa coincidenza tra la vita e la nostra vocazione la 
vita cessa di essere un compito e si banalizza, perché Dio ci ha creati per 
affidarci una missione: manifestare Dio nel mistero della Trinità. (…)

Tutto ciò non è soltanto qualcosa di ontologico, che avviene in noi, 

perché noi manifestiamo la presenza di Dio e del mistero Trinitario nel 
mondo anche con il nostro comportamento, le nostre idee, il nostro 
modo di amare, di rapportarci con gli altri, con la nostra vita, e il modo 
di operare nella società.”

Sappiamo che una delle principali intenzioni della realizzazione della 
Facoltà di Teologia era quella di riportare in Ticino la formazione dei 
ministri ordinati. Non era una preoccupazione formale o organizzativa, 
bensì di creare un ambiente di studio e formazione che educasse pastori 
corrispondenti alla persona di Cristo buon Pastore.

Nel Vangelo di Giovanni, Cristo stesso definisce il buon pastore come 
colui che “dà la vita per le pecore”, contrapponendolo al mercenario a cui 
“non importa delle pecore”, perché il senso della sua vita è ridotto al gua-
dagno e non è il desiderio che le pecore abbiano la vita in abbondanza. Se 
viene il lupo, il mercenario fugge (cf. Gv 10,10-13).

La Facoltà è stata concepita e voluta per essere un aiuto a realizzare 
questo senso della vita, e a realizzarlo a 360 gradi, come esperienza, come 
conoscenza, come condivisione e come missione. Per questo, Mons. Co-
recco e gli altri promotori vollero che la Facoltà fosse fin dal suo nascere 
un ambito di comunione di vita, di insegnamento e di apprendimento. 
Solo dentro le dimensioni di questo ambito di comunione la teologia, 
come d’altronde ogni altra scienza, trova il suo significato, cioè il senso 
che ha per la vita. Ciò che non ha senso per la vita, ciò che non aiuta a 
che la vita sia più vita, più umana, più piena, più accolta e donata per il 
dono che è, non ha senso neppure in se stesso.

Donare la verità
Lo intuiva bene san Bernardo di Chiaravalle quando scriveva a riguar-

do dei santi Pietro e Paolo:  “Che cosa ci hanno insegnato e ci insegnano i 
santi apostoli? Non l’arte della pesca o della fabbricazione delle tende, né 
nulla di simile; neppure a leggere Platone o a districarci nelle sottigliezze 
di Aristotele; neppure a sempre imparare senza mai pervenire alla cono-
scenza della verità. Gli apostoli mi hanno insegnato a vivere. Ti sembra 
poca cosa saper vivere? No, è una gran cosa, anzi la più grande di tutte.”

San Bernardo descrive con queste parole la preoccupazione che Don 
Corecco ha sentito bruciare in sé, come pastore, come professore e come 
vescovo, di fronte alla deriva che sempre minaccia la formazione a tutti i 



42 43

livelli, soprattutto quello accademico. Il pericolo appunto di “sempre im-
parare senza mai pervenire alla conoscenza della verità”, della verità non 
soltanto del campo scientifico che si sta studiando, ma della verità della 
vita, della verità come senso della vita.

Fu questa l’insistenza essenziale dell’allocuzione che Mons. Corecco 
tenne introducendo il primo Dies Academicus della nuova Facoltà di Te-
ologia. Diceva che “la crisi dell'università non è primariamente di tipo 
organizzativo ed istituzionale, ma spirituale e culturale. In altri termini, è 
in crisi l'università come istituzione educativa e come luogo di produzio-
ne del sapere, sia teorico che pratico.

I giovani, vittime della crescente specializzazione, non incontrano più 
un luogo in cui possa essere posta la domanda che riguarda l'uomo come 
tale. Ogni singola disciplina la respinge dal proprio ambito, qualificando-
la come non scientifica rispetto ai termini del proprio lavoro settoriale. In 
questo mondo specifico lo studente non ha la possibilità di interrogarsi 
criticamente su se stesso, sulla propria identità più autentica, sui fini che 
intende perseguire nella vita. Di conseguenza non può assumere critica-
mente il ruolo sociale cui l'università lo prepara.” 

La società di trent’anni fa come quella di oggi non è in crisi di scienza 
e tecnica, ma in crisi di verità e di senso della vita. Ogni progresso scien-
tifico, tecnico, economico, ma anche filosofico e teologico, che non si 
integra, e addirittura non si sottomette al progresso umano, al progresso 
del senso della vita, della vita come dono accolto e trasmesso nella sinfo-
nia del dono di tutti e di tutto, diventa come un treno, o un razzo, che 
sfreccia oltre l’uomo senza portarlo con sé.

Viviamo un’epoca culturale che sembra stia passando dal dominio del 
“Grande Fratello” a quello del …“Grande Pappagallo” artificialmente 
intelligente. Un’epoca in cui ciò che si definisce come verità passa dal 
controllo del potere allo svuotamento della più raffinata ripetitività. La 
verità non è più scoperta creativamente come riflesso di Dio nella realtà, 
ma diventa un gioco di specchi immanenti in cui l’uomo non fa che ri-
produrre all’infinito, ipnotizzato dalla molteplicità dei riflessi, l’immagine 
di se stesso che narcisisticamente si illude di vedere.

Chi ci restituirà una verità reale, una verità per la vita?
Nauseato da tante verità irreali e false, da troppe verità vendute, l’uo-

mo contemporaneo è come un Pilato che pur portando in sé una ricerca 

sincera della verità, anche quando se la trova davanti, anche quando la 
Verità in persona è lì e gli parla, se ne va offuscato nello sguardo e stordito 
nell’ascolto, rifugiandosi dietro il paravento di uno scetticismo a priori 
che si nutre di se stesso perché mai si confronta con una realtà che possa 
contraddire la sua inconsistenza.

La carità della verità
Come si può ricondurre l’umanità, la nostra e l’universale, ad un in-

contro con la verità della vita, con la verità che dia senso alla vita, che 
richiami la vita al suo senso di dono da donare?

La verità non si dona imponendola, ma testimoniandola. La testimo-
nianza è quella trasmissione, dalla propria vita alla vita degli altri, della 
verità di cui si vive. Come tale, la testimonianza della verità è un grande 
atto di amore. Un amore cosciente che la vita non la si dona agli altri 
come un oggetto, ma trasmettendo agli altri la verità che dà senso alla 
nostra vita. Un martire che viene ucciso per la sua fedeltà alla verità non 
trasmette agli altri la sua vita, ma la verità che dà senso alla sua vita oltre la 
morte. I martiri cristiani trasmettono Cristo, così come i martiri di altre 
fedi o valori, trasmettono ciò che per loro vale più della vita.

Benedetto XVI iniziava la sua enciclica Caritas in veritate “sullo svi-
luppo umano integrale” con queste parole essenziali: “La carità nella veri-
tà, di cui Gesù Cristo s'è fatto testimone con la sua vita terrena e, soprat-
tutto, con la sua morte e risurrezione, è la principale forza propulsiva per 
il vero sviluppo di ogni persona e dell'umanità intera.”

Perché progrediscano la persona e la società umane, perché progredi-
sca l’umano, e quindi una cultura per l’uomo, non basta soltanto l’amore 
o soltanto la verità. È necessaria la loro sinergia, la loro unità dialogica. 
Quando la carità e la verità camminano separate, invece di costituire la 
“forza propulsiva” di un progresso umano integrale e universale, lo fre-
nano, lo arrestano, lo fanno regredire. L’amore senza la verità scade nella 
compiacenza del buonismo che benedice tutto ciò che ultimamente di-
strugge l’umano. La verità senza la carità scade nell’orgoglio autoreferen-
ziale dell’intolleranza, indifferente al cuore dell’altro fino alla violenza.
In realtà, senza la verità la carità non è se stessa, e senza la carità la verità 
è menzogna. Il Card. Macharski, in una intensa commemorazione del 
Vescovo Eugenio, affermò: “Questo testimone dice la verità!”



44 45

Infatti, Mons. Corecco si è impegnato tutta la vita ad amare dicendo 
la verità, non la verità sterile che spoglia l’altro senza pietà, ma donando, 
da umile e certo testimone, quella Verità più grande di noi che illumina la 
vita, le apre un orizzonte e che permette a tutti di fare un cammino verso 
la pienezza della vita come dono ad immagine della Trinità; pienezza che, 
come lo esprime la Gaudium et spes, si ritrova solo “attraverso un dono 
sincero [e quindi vero] di sé”.

Solo questa prospettiva dà ragione fino in fondo all’intenzione con 
cui Mons. Eugenio Corecco ha voluto e fondato la Facoltà di Teologia, 
e, nello stesso tempo, solo questa prospettiva ci aiuta a capire quale possa 
essere il ruolo di questa Facoltà rispetto alle altre Facoltà dell’Università 
della Svizzera Italiana e alla società in cui è inserita.

Seminare nel deserto
Una lettera molto critica che un sacerdote indirizzava al Vescovo Co-

recco, citata nella biografia curata da Antonietta Moretti, denunciava 
l’assurdità di prospettare un istituto teologico a Lugano. Cito: «…"uno 
studio teologico" a Lugano. Una città culturalmente morta: non vi sono 
altri centri universitari con cui dialogare. Dialogare con il vuoto cultu-
rale lo si è già sperimentato. Credo ti ricordi del seminario degli anni 
'60. Teologi e insegnanti non erano poi tanto male, ma era il rachitismo 
culturale. Situazione obbligata: nessuna possibilità di colloquio con altri 
studi e studenti. È questo che mi porta ad essere duramente contrario a 
una Università ticinese.»

Non contesto il giudizio di vuoto culturale qui espresso, perché cor-
risponde all’esperienza del mittente e forse anche del destinatario della 
lettera. Ma proprio questa situazione negativa non poteva che stimolare 
ulteriormente il Vescovo nella sua intenzione. Perché il movente della vita 
e delle iniziative di Mons. Corecco era fondamentalmente quello di espri-
mere la missionarietà della Chiesa, mandata da Cristo proprio a riempire 
il vuoto in cui si ritrova l’umanità, a riempirlo non solo di cultura, ma del 
Significato di tutto che, come un seme, fa fiorire una cultura umana in 
ogni deserto. Corecco non guardava alle condizioni che trovava, ma a ciò 
che lo spingeva interiormente e nell’ambito di Chiesa che sperimentava 
come amicizia da diffondere, come paternità capace di generare, come 
sapienza di verità evangelica da seminare.

Tutto questo, don Eugenio non lo aveva inventato, non era creazione 
sua: era ciò che lui aveva incontrato e di cui faceva esperienza. Il motore 
di ogni sua iniziativa non era la conquista di uno spazio di potere, come 
dicevo all’inizio, ma la trasmissione umile e certa di un dono ricevuto, 
gratuito, non meritato, che aveva riempito di senso e bellezza la sua vita 
e che per questo sentiva corrispondente al bisogno di ogni cuore, di ogni 
persona che incontrava, e del popolo che, come Vescovo, gli era affidato 
e a cui si sapeva mandato proprio per questo, per amarlo trasmettendogli 
la verità e la bellezza che aveva incontrato e accolto.

L’approccio di questo pastore e testimone alle situazioni di vuoto a cui 
era mandato, lo trovo illustrato nella descrizione che san Benedetto, il 
padre dei monaci d’Occidente, fa della venuta di Dio incontro all’uomo 
per donargli la vera vita. All’inizio della sua Regola Benedetto mette in 
scena un Dio che circola in mezzo alla folla, che circola in mezzo al vuoto 
di senso, di verità e di pace che anche oggi sembra dominare l’umanità. In 
questo deserto affollato di gente vagante e sperduta, Dio si mette a gridare 
una frase del salmo 33: “C’è un uomo che vuole la vita e desidera vedere 
giorni felici?” (Sal 33,13). Questa domanda, essenziale in ogni cuore, in 
ogni cultura, in ogni fede, questa domanda è una provocazione, ma carica 
di proposta. Quel Dio mendicante ha in Se stesso il bene che propone, 
è Lui stesso il bene che offre. Provoca la folla, non per giudicarla, ma 
perché in Lui c’è una sorgente di vita e felicità che ha sete di sgorgare, di 
raggiungere e di incontrare l’umanità.

San Benedetto fa partire tutto da questa proposta, ma anche dalla li-
bertà di chiunque in mezzo alla folla risponde: “Io!”.

A partire da questa risposta elementare della libertà che riconosce di 
desiderare la vita e la felicità, Dio fa iniziare un cammino, una “via della 
vita”. Un cammino di educazione, di formazione, di accompagnamento 
affinché quell’“io” che dice “Eccomi!” possa crescere in quella coscienza e 
esperienza. Nessuna istituzione o opera, nessuna proposta, sono umane, 
e veramente libere, fuori da questa dinamica elementare.

È così che Mons. Corecco ha proposto l’avventura di questa Facoltà, 
che proprio per questo è chiamata ad incarnare questa proposta in tutto 
l’ambito universitario e sociale in cui è stata seminata. Una proposta che, 
se la Facoltà vorrà vivere, non finirà mai di rimanere tale per la libertà di 
chi è chiamato a promuoverla e di chi è chiamato ad accoglierla.



46 47

Senza libertà nulla di veramente umano può crescere, e nulla può esse-
re donato. La libertà – oggi è urgente richiamarlo! – non è se stessa senza 
una gratuità. Ma la gratuità non è tanto là dove tutto è gratis, ma dove 
qualcuno paga di persona. La maturità si misura dalla disponibilità a pa-
gare di persona, anche quello che si fa con passione.

Per il Vescovo Eugenio creare questa Facoltà fu una vera passione. Ma 
da Cristo in poi, questa parola, “passione”, è diventata anche la definizio-
ne di un amore che paga con la vita quello che desidera. Don Corecco lo 
ha capito e vissuto fino in fondo, accettando di vivere la passione per le 
sue iniziative come passione nell’offrire per esse la sua vita, la sua soffe-
renza e la sua morte.

Se la Facoltà di Teologia è un albero di trent’anni, se continuerà a 
crescere, a dare frutti, è e sarà sempre perché un seme per lei è caduto 
in terra fino a morire, con una carità che testimonia e propone a tutti la 
verità della vita.

La visione di una teologia 
in dialogo con il mondo
Il pensiero del rettore prof. René Roux

Trent’anni di storia, di pensiero e di dialogo tra fede e società. La 
Facoltà di Teologia di Lugano (FTL) ha celebrato nel 2024 il suo 
importante anniversario con un anno di eventi, incontri e riflessioni 
che hanno messo al centro la missione dell’ateneo fondato da mons. 
Eugenio Corecco. A guidare oggi la Facoltà è il rettore prof. René 
Roux, che in due interviste per il settimanale Catholica – qui rie-
laborate - ha delineato con chiarezza la traiettoria dell’istituzione, 
tra fedeltà alle origini e apertura ai temi cruciali del nostro tempo.

di Federico Anzini

Un dialogo con la società
«Gli ambiti che trattiamo, dal religioso, al politico, al sociale, sono 

di grande interesse per la società e le sue sfide», afferma il rettore Roux. 
«Pensiamo alle domande sul fine vita, alla gestione dei flussi migratori 

o delle differenze culturali e di genere, al confronto con le nuove tec-
nologie. Dobbiamo essere su questi e altri temi la dimostrazione di una 
fede concreta che non ha vergogna di esprimersi o paura di dialogare».

Nel suo sguardo rivolto al futuro, Roux sottolinea: «È su questo dia-
logo con la società che investirà la Facoltà anche nel futuro». Un impe-
gno che si rinnova ogni anno accademico, sin da quel 4 dicembre 1993, 
quando mons. Corecco inaugurava il primo Dies Academicus con il 
discorso “Natura e compito dell’università”.

Un sogno diventato realtà
Ripercorrendo le origini della FTL, Roux ricorda: «Gli ideali di 

mons. Corecco, nel dare inizio a questa opera, furono molteplici: si 
voleva dare vita a Lugano a un Centro accademico europeo, per incre-
mentare la ricerca e l’insegnamento della filosofia e della teologia nello 
spirito del magistero della Chiesa, ma anche contribuire al rinnovamen-
to della Chiesa svizzera mediante il proficuo incontro tra fede e cultura 
contemporanea».

«Soprattutto – aggiunge – si voleva fare in modo che la Svizzera 
italiana si dotasse di una prima istituzione a livello universitario, così 
da preparare anche i fedeli laici a operare nel mondo con maturità e 
consapevolezza. Un sogno che è nel frattempo diventato una bella realtà 
e che ci guida anche oggi».

Ricerca e specializzazione
In trent’anni di attività, la FTL ha saputo sviluppare competenze e 

settori di ricerca riconosciuti a livello internazionale: «Oggi siamo rico-
nosciuti per la ricerca svolta negli ambiti della teologia dogmatica, della 
morale e della teologia biblica – spiega Roux – ma negli ultimi anni 
abbiamo anche incrementato lo studio della filosofia».

Un terzo ambito, quello delle Scienze religiose, lega materie come 
filosofia, politica e storia alla dimensione religiosa, mentre un quarto 
settore, ispirato dallo stesso Corecco, è quello del diritto canonico, con 
una specifica attenzione al diritto comparato delle religioni.

Nuovi progetti: l’Istituto di teologia pastorale
Tra le ultime novità c’è la creazione dell’Istituto di teologia pastorale: 



48 49

«La FTL è sempre alla ricerca di nuove forme di servizio alla popola-
zione ticinese», afferma il rettore. «Con lo scopo di preparare maestri, 
professori, catechisti, si presenta una nuova proposta formativa che ri-
sponda alle esigenze della società cosiddetta “post-cristiana” fornendo 
strumenti interpretativi di una conoscenza culturale basica».

Il progetto “Eres”, illustrato sul sito della Facoltà, si articola in due 
dimensioni: «una parte teorica in cui si affrontano le diverse discipline 
teologiche, storiche e filosofiche, e una parte laboratoriale a seconda del 
curriculum scelto».

Internazionalità e didattica online
Se l’attenzione al territorio resta viva, la FTL è anche un polo ac-

cademico internazionale: «Sin dagli inizi abbiamo avuto un numero 
considerevole di studenti provenienti dall’Italia, dall’Europa dell’Est, 
dall’America Latina e dall’Asia», racconta Roux. «Per loro, in modo in-
novativo rispetto ad altre realtà, la FTL è stata tra le prime ad adottare il 
sistema della “didattica a distanza”, ovvero lezioni online che potevano 
essere seguite da qualunque parte del mondo».

Oggi la Facoltà vanta oltre 30 collaborazioni con atenei e centri di 
cultura, affermandosi come punto di riferimento per il pensiero teolo-
gico in dialogo con l’attualità globale.

L’eredità di Corecco e la sfida del senso
Nel tornare sul pensiero del fondatore, Roux ricorda le parole di 

Corecco al primo Dies Academicus, che mettevano in guardia dal ri-
schio di trasformare l’università in un luogo «in cui si coltiva un sapere 
strumentale al mercato». Un’idea ancora attualissima: «È funzione spe-
cifica della ricerca teologica e filosofica l’interrogarsi sull’universale, sul 
senso dell’esistenza umana – afferma Roux – a partire dalla tradizione 
religiosa e culturale del nostro paese ma in apertura e dialogo con altre 
visioni del mondo».

In un mondo segnato da progresso tecnico e intelligenza artificiale, 
«serve un più radicale impegno sul fronte del senso. All’interno di una 
università, la facoltà di teologia aspira a essere un luogo dove le doman-
de fondamentali restano al centro dell’attenzione».

Sapere scientifico e interrogativi etici
«Il sapere tecnico-scientifico ha cambiato la nostra vita in modo stra-

ordinario – continua Roux – ma non è in grado, da solo, di dare una 
risposta al senso della vita, né di giustificare valutazioni etiche sull’uso 
delle stesse conquiste tecnologiche». Per questo motivo «se l’università 
escludesse a priori le discipline che come la teologia si interrogano sul 
senso della vita verrebbe meno al suo compito».

L’università come comunità
Un altro punto caro a Corecco era la concezione dell’università come 

comunità di studio e di vita, alternativa al modello individualistico. 
«L’uomo è per natura un animale sociale: la comunità che aveva segnato 
l’inizio della facoltà è il massimo ideale per la formazione umanistico-
teologica», sottolinea Roux.

Oggi, con la crescita della Facoltà, questa comunità si manifesta in 
forme nuove: «Non si realizza più a livello di tutta l’istituzione, ma in 
aggregazioni e gruppi naturalmente più ridotti. La Facoltà è attorniata 
da seminari e collegi dove gli scambi fra studenti e anche qualche do-
cente può continuare in modo più informale».

E sulla pluralità delle posizioni teologiche presenti all’interno della 
FTL, Roux conclude: «È vero che in facoltà sono rappresentate diverse 
posizioni, più progressiste o più conservative, ma questo rappresenta 
una ricchezza per chi sceglie la FTL per addentrarsi in questa splendida 
avventura che è lo studio della filosofia, delle esperienze religiose, e so-
prattutto della tradizione cristiana».

Una visione per il futuro
Oggi pienamente integrata nella rete svizzera delle facoltà teologiche, 

e rafforzata dal legame con l’Università della Svizzera italiana (USI), la 
Facoltà di Teologia di Lugano guarda avanti, portando nel cuore la vi-
sione di mons. Corecco e declinandola con coraggio nei tempi nuovi. 
«La FTL aspira a rimanere un luogo dove la fede non ha paura di dia-
logare – afferma Roux – e dove le grandi domande dell’uomo possono 
trovare ascolto, rispetto e strumenti di comprensione».



50 51

La genialità degli inizi 
può ancora illuminare il futuro
Il ricordo di mons. Willy Volonté

Trent’anni fa nasceva la Facoltà di Teologia di Lugano (FTL), frutto 
di un'intuizione ecclesiale profonda e di una rete di amicizie intel-
lettuali maturate negli anni Ottanta. Mons. Willy Volonté, primo 
Segretario generale della FTL, ne ripercorre la genesi. Un racconto 
prezioso per comprendere non solo come tutto ebbe inizio, ma anche 
quale impulso profetico animò i fondatori.

di Federico Anzini

Un progetto nato da un’esigenza ecclesiale
«La Facoltà di Teologia di Lugano nasce a partire da una valutazione 

della situazione ecclesiale degli inizi anni ’80», scrive mons. Volonté. 
All’epoca, la teologia insegnata alla Facoltà cattolica di Friburgo «pativa 
di un certo scollamento con il Magistero proposto dal Papa Giovanni 
Paolo II e dal suo sentire teologico e antropologico».

A dare impulso alla nascita di un nuovo Istituto furono alcune fi-
gure di spicco: don Eugenio Corecco (poi Vescovo di Lugano), padre 
Christoph Schönborn e padre Guy Bedouelle dell’Ordine domenicano, 
e don Angelo Scola. Li univa «una solidarietà affettiva e culturale» e un 
desiderio comune: ricostruire una teologia «più cordialmente in sinto-
nia con il Magistero Pontificio» e con «una interpretazione più corretta 
del Concilio Vaticano II».

Il cuore di un’amicizia culturale
La casa in rue de Gambach a Friburgo, abitata da Corecco e Scola, 

divenne presto «luogo di creativi dibattiti» e fucina di idee. L’elezione di 
don Corecco a Vescovo di Lugano nel 1986 fu la scintilla decisiva per 
dare corpo al progetto.

La futura FTL si ispirava ai grandi nomi della teologia contempo-
ranea: Henry de Lubac, Hans Urs von Balthasar e Joseph Ratzinger, 
fondatori della rivista Communio, «titolo che riassume bene l’impron-

ta della loro visione teologica». L’intenzione non era solo accademica: 
Corecco voleva anche «riportare il Seminario Diocesano da Friburgo a 
Lugano, per formare direttamente in Diocesi i futuri preti».

Un segno grafico e spirituale: il logo della FTL
Un particolare quasi sconosciuto riguarda il logo scelto per la nuova 

Facoltà. «Riproduce lo stemma vescovile di mons. Corecco, posto in 
campo azzurro e contornato dalle dodici stelle della bandiera europea», 
racconta Volonté. Pur non facendo parte politicamente dell’UE, «la 
Svizzera vi appartiene per le sue radici cristiane».

Il motto latino “Memores dignitatis humanae / ad carismata meliora 
intenti” riflette «lo spirito e l’intendimento della nascitura Facoltà». La 
prima parte riprende lo stemma dell’antico Municipio di Praga, mentre 
la seconda si rifà a 1Cor 12,31: «Protesi verso i carismi più alti». Come 
spiega Volonté, «anche il lavoro teologico, che s’inoltra nel Mistero cri-
stiano, è proteso a raggiungere i valori più alti, concepiti come dono 
(chàrisma) dall’Alto».

Il pensiero del Fondatore: l’intenzione ecclesiale
Mons. Volonté cita un documento fondamentale: la lettera che 

mons. Corecco inviò nel 1992 al card. Pio Laghi, Prefetto della Con-
gregazione per l’Educazione cattolica. Vi si legge che la FTL nacque 
«per la paterna sollecitudine di Giovanni Paolo II, attestata in signifi-
cative circostanze, e la sua attenta sensibilità pastorale alla formazione 
integrale dell’Uomo».

Il progetto fu presentato nel 1989 e già allora fu deciso di «inserire 
nel Senato accademico taluni vescovi, in particolare quelli che iscrivono 
i propri candidati al sacerdozio o all’insegnamento». Tra i primi nomi: 
il card. Macharski di Cracovia e i futuri cardinali Schönborn e Scola.

Una struttura formativa innovativa
Una delle intuizioni più originali fu la «Direzione collegiale degli 

studi», vera anima del metodo formativo della FTL. «Si tratta di un 
corpo collegiale di professori stabili», scrive Volonté, «che assumono – 
sia individualmente che collegialmente – la responsabilità di guidare, 
attraverso un costante confronto, gli studi, la formazione complessiva 



52 53

e l’itinerario accademico degli studenti». Ogni studente ha un pro-
prio Direttore degli studi, «che lo guiderà verso i gradi accademici». 
Questo modello crea «un intenso vincolo all’impegno individuale e 
collettivo» e una crescita «nella dimensione della fede, del carattere 
e dell’intelletto». Anche per i docenti è occasione di «una costante 
verifica degli orientamenti, delle motivazioni e dei risultati degli al-
lievi».

Metodologia, fraternità, fonti: un progetto unico
Il desiderio dei fondatori era di «costruire una metodologia tipi-

ca» che portasse gli studenti «alla comprensione del Mistero di Dio» 
e alla «pratica della fede». Questa intenzionalità si traduceva anche 
in una concreta fraternità tra i professori, che vivevano insieme, pre-
gavano e si confrontavano sui corsi.

«Ciascuno presentava ai colleghi il corso che avrebbe svolto», rac-
conta Volonté, «accettando di dialogare per inserire il proprio corso 
in un orizzonte teologico e formativo più ampio». Ne nasceva «una 
visione d’insieme interdisciplinare», esercitata anche nei seminari, 
dove due docenti guidavano gli studenti nello studio di opere di 
grandi teologi: Agostino, Tommaso, de Lubac, Balthasar, Ratzin-
ger…

Vi collaborarono personalità come Leo Scheffczyk, Albert Vanho-
ye, Julien Ries, Willem Eijk, Andreas Laun, tutti futuri cardinali o 
vescovi, e biblisti del calibro di Ignace de La Potterie.

La forza di un inizio che parla al futuro
Conclude mons. Volonté: «La genialità degli inizi può ancora il-

luminare il futuro». Nella chiarezza dell’intenzione fondativa, nell’u-
nità tra cultura e fede, nella cura fraterna tra docenti e studenti, la 
FTL ha costruito in trent’anni un’eredità viva e feconda.

La memoria di questi primi passi, lontani ma lucidi, ci ricorda 
che ogni opera duratura nasce da un’intuizione profonda e da una 
fedeltà alla verità. La Facoltà di Teologia di Lugano è, oggi come ieri, 
«memore del valore della dignità umana, protesa verso i carismi più 
alti».

ASSEMBLEA 2024

STORIE DI COLONIE, STORIE 
DI VITA: DOVE LA CARITÀ 
DIVENTA COMPAGNIA

Le colonie raccontate all’Assemblea dell’Associazione Amici di Euge-
nio Corecco del 9 marzo 2024 e raccolte in queste pagine non sono 

semplicemente vacanze o momenti ricreativi: sono la testimonianza viva 
di un’educazione che nasce dall’incontro con Cristo e che prende forma 
nella compagnia concreta di un popolo. Colonie nate non da un progetto 
studiato a tavolino, ma dalla scoperta che la fede può prendere carne nella 
vita quotidiana, nei rapporti, nelle vacanze condivise, nell’accoglienza di 
chiunque bussa alla porta. Ma soprattutto dal desiderio di don Eugenio 
Corecco di unire carità ed educazione. Passando attraverso la creatività e 
la responsabilità di tanti amici e famiglie, queste esperienze hanno saputo 
generare luoghi in cui la vita quotidiana si apre alla fede, e la fede diventa 
vita quotidiana. Le voci raccolte non sono quindi ricordi nostalgici, ma la 
memoria di un cammino ancora presente, che continua a generare ami-
cizie, opere nelle quali piccoli e grandi crescono insieme e dove anche la 
fatica si trasforma in occasione di bene.



54 55

Il cuore pastorale di don Eugenio: 
un cammino di carità e educazione alla fede

In apertura all’Assemblea, Antonietta Moretti ha condiviso una rifles-
sione sulla figura di don Eugenio, ponendo l’accento non solo sul suo 
valore accademico e teologico, ma soprattutto sul suo sguardo pasto-
rale, sulla sua attenzione educativa e sull’esperienza viva della cari-
tà. Un’introduzione che prepara la testimonianza di chi ha vissuto in 
prima persona le colonie nate da questa intuizione.

di Antonietta Moretti

Il nostro presidente, il cardinale Angelo Scola, ci ha raccomandato di 
ricordare la storia di Eugenio Corecco non solo come canonista, come 

professore, ma anche come pastore, come educatore alla fede: sia da pro-
fessore, sia quando era responsabile del movimento in Svizzera, sia poi 
nella sua attività di vescovo.

Riflettendo su questo aspetto della sua vita, è emersa in modo evidente 
la grande attenzione che don Eugenio ha sempre riservato alla caritativa e al 
fatto che incidesse realmente e concretamente nella vita di chi la praticava.

Un esempio molto chiaro per me è stata, ad esempio, la proposta 
che lui fece agli studenti di economia a Friborgo di andare a vivere nella 
Basse-Ville, dove abitavano gli operai italiani presso cui loro svolgevano 
la caritativa. Il loro studio li portava ad approfondire temi economici, le 
condizioni sociali e la povertà. Erano gli anni ’70, anni di grande sensi-
bilità su questi temi, e lui li invitava a concretizzare il loro studio, a dare 
carne alle ragioni ideali del loro percorso accademico, conoscendo e toc-
cando con mano le condizioni reali della povertà.

Questa sensibilità lo ha portato a guardare con attenzione particolare 
a tutto ciò che nasceva dalla caritativa. In particolare, voglio ricordare la 
nascita della prima colonia integrata, la prima in Ticino, voluta forte-
mente dalla Mimi che si è spesa anche nella ricerca di leggi federali che 
permettessero di ottenere un sussidio per questa colonia. Essa nasceva 
proprio dalla caritativa: da chi la svolgeva con i bambini delle famiglie 
disagiate alle scuole elementari di Bioggio, e da chi la faceva all’istituto 
per disabili di Lopagno.

Da queste caritative, da questi rapporti coltivati durante l’anno, è nata 
la colonia. E da quella prima esperienza, secondo le circostanze, ne sono 
nate altre, che hanno sempre custodito l’idea di dedicare una parte dell’e-
state a un gesto comune, un gesto di accoglienza, legato a un bisogno 
incontrato durante l’anno.

Ora non mi dilungo oltre e lascio la parola ai protagonisti di questi ge-
sti. Procederemo in un ordine cronologico un po’ particolare: inizieremo 
con l’ultima colonia nata, ma da parte della persona che ha incontrato 
Eugenio quasi nella sua infanzia. Cominciamo quindi con Laura Tanzi, 
che ci parlerà della colonia di Sonogno, dedicata al preasilo. Seguirà Cri-
stina Lepori, con la colonia di Sommascona, poi Francesca Vassalli con 
la colonia del Piccolo Principe, e infine Gioele Janet, il più giovane, che 
però ci racconterà della colonia più antica: la colonia integrata che si tiene 
oggi a Wildhaus e che è nata a Milez.

“Tutto è vostro, ma voi siete di Dio”

In questa testimonianza, Laura Tanzi ripercorre la sua esperienza per-
sonale e comunitaria nata dall’incontro con don Eugenio Corecco. Un 
racconto fatto di memoria viva, segni concreti, vocazione educativa e 
amicizie che si trasformano in opere durature come il preasilo “L’Arca 
di Noè”, la vacanza in "colonia" e la scuola “Piccolo Principe”. 

di Laura Tanzi

Cercherò di condividere qualcosa di ciò che ha significato per me l’in-
contro con don Eugenio Corecco e ciò che ne è scaturito per la mia 

vita – e forse anche per quella di altre persone coinvolte. Sono ben con-
sapevole che è difficile tradurre in parole tanti anni di esperienza. È una 
riflessione che ho condiviso anche nelle scorse settimane con chi mi aiuta 
tuttora nella conduzione della vacanza, proprio perché questo confronto 
mi ha aiutato a vedere quanto ancora oggi sia viva questa opera.

Un incontro che cambia la vita
Inizio con una citazione di don Luigi Giussani che mi ha accompa-



56 57

gnato nella preparazione di questo intervento e che per me è proprio un 
punto sorgivo:

“È incontrando una certa presenza che la persona incomincia a capire 
se stessa, a capire qual è il suo destino, a capire come andare al suo desti-
no e con quale energia camminare. L'incontro risveglia qualcosa che era 
oscuro, qualcosa che era esistenzialmente impensato e impensabile.”

L’avvenimento è dunque metodo con cui l’“io” si riconosce. Lo sguar-
do prima intravede, poi inizia ad avere la percezione di fattori più distinti 
e solo in seguito comincia a sorprendere la possibilità di un significato, 
aumentando l’attenzione a questo significato. Questa citazione l’ho tro-
vata su Tracce di gennaio ed è proprio così, è proprio vero: la trama della 
vita svela a poco a poco il mistero che la tesse e la sottende.

Guardando indietro alla mia storia, non posso che riconoscere con 
gratitudine il bene ricevuto in tanti incontri significativi, tra cui quelli – 
diretti e indiretti – con don Eugenio, che mi ha fatto conoscere il carisma 
di don Giussani. 

L'inizio: un incontro imbarazzante e sorprendente
Conobbi il giovane prete Eugenio quando avevo 13-14 anni, poco più 

che bambina. Una sera, mio fratello Claudio irrompe nella mia stanza già 
buia – stavo dormendo – accende la luce e, con mio grande imbarazzo, 
vedo che con lui c’è don Eugenio. Claudio dice: “Ecco, ti presento la 
mia sorellina”. Don Eugenio mi chiede cosa sono tutti quei rosari sopra 
il letto. Erano della mamma, che amava le antichità. Lui mi dice: “Che 
bigotta!” Non fu un grande inizio.

Intanto, vedevo mio fratello – sei anni più grande – improvvisamente 
cambiato, più contento, con amici uniti e legati a questo giovane prete 
simpatico, poco “clericale”, uno di loro, ma che con autorità li guidava. 
Più che i miei genitori, era lui a decidere per lo studio o, in alcuni casi, 
anche per la vocazione: molti tra quei ragazzi, incluso mio fratello, di-
vennero consacrati nei Memores Domini, all’interno del Movimento di 
Comunione e Liberazione.

I primi gesti: caritativa e colonia
Forse fu proprio il fascino intravisto in mio fratello e nei suoi amici a 

risvegliare in me il desiderio di donare tempo agli altri. Accettai l’invito 

di Chiara Stephani, un anno più grande di me, ad andare il sabato a far 
compagnia agli anziani. Più tardi, insieme a un’amica, iniziammo a visi-
tare l’Istituto dei Ciechi a Ricordone, esperienza che durò oltre dieci anni.

Quello che Corecco ci proponeva – la caritativa, secondo Giussani 
– fu fondamentale per la mia educazione. Mi insegnò a offrire il tempo 
libero gratuitamente, con la passione di chi ha incontrato qualcosa di 
bello, un tesoro da comunicare. Imparai ad accompagnare gli altri, a con-
dividere gioie e sofferenze, iniziando a intuire che tutto, nell’amicizia con 
Cristo, ha un senso.

Durante l’estate, alcuni amici mi proposero di partecipare a una colonia 
a Milez. Ci preparavamo a Bioggio con insegnanti più grandi di noi che 
avevano fatto corsi CEMEA. Due anni dopo, la colonia cresce e ci spostia-
mo a Schleuis, nella valle del Reno, sotto la responsabilità di Mimi Lepori e 
Patrizia Solari. La colonia fa un salto di qualità. Mi affidano la “bottega del 
teatro”, e lì scopro in me un interesse per il teatro e per l’educazione.

La vocazione educativa
Proprio da quell’interesse inizio a pensare al mio futuro: scelgo la ma-

gistrale invece del liceo, pensando alla pedagogia curativa. Il Signore però 
aveva altri progetti. Nel 1974, don Eugenio viene in colonia per studiare 
inglese con Severina Maggi. Nei momenti liberi dallo studio, si coinvol-
geva con noi, attento e appassionato. Ci chiese, per esempio, di animare 
alcune parabole durante la Messa. Lavorammo nelle botteghe per prepa-
rarle, e fu un momento di grande bellezza.

Ci insegnava a curare i particolari e a vivere il senso di ciò che faceva-
mo. Anche quando sbagliavamo, ci riprendeva con severità ma restava in 
noi il desiderio di restare in rapporto con lui: riconoscevamo un’autorevo-
lezza e un bene per noi. Le assemblee erano preziose: ascoltava tutti, poi 
offriva una sintesi che valorizzava anche le piccole cose.

Nasce l’Arca di Noè
Nel 1987, con il terzo figlio piccolo, accetto la proposta della munici-

pale Rosmarie Porta di aprire un preasilo come volontariato. Nasce così 
l’Arca di Noè. Coinvolgo da subito le amiche – sempre in due, come ci 
aveva insegnato Eugenio. Il preasilo, da subito, coinvolge naturalmente 
anche le mamme. Offriamo uno spazio per loro, per incontrarsi e con-



58 59

dividere le domande educative. Per noi, un’esperienza da cui imparare 
tanto, rimettendoci in gioco continuamente. Negli anni, le persone cam-
biano, alcune separazioni sono dolorose, ma il Signore non ha mai fatto 
mancare nulla: se qualcuno andava via, qualcun altro arrivava.

Nasce la “Colonia” e nuove opere
Dopo il secondo anno del preasilo nasce l’idea di una vacanza con 

le famiglie: la chiamiamo semplicemente “Colonia”, ispirandoci all’e-
sperienza vissuta con Mimì e don Eugenio. L’idea è conoscere meglio le 
mamme e condividere con loro l’esperienza di vita cristiana. Proponiamo 
momenti di preghiera, testimonianze, e cerchiamo sempre di avere un 
sacerdote con noi. La prima volta fu una sorpresa: c’era don Eugenio con 
i seminaristi, e venne alla festa di fine vacanza.

Queste esperienze ci hanno insegnato ad accogliere tutti, anche chi era 
lontano dalla Chiesa. È stato un lavoro lento e difficile su noi stesse, che 
ci ha obbligato a far memoria dell’origine. Ancora oggi, vegliare su questo 
è la mia priorità.

La scuola e un’amicizia che genera opere
Dall’amicizia nata al preasilo e alla colonia nasce, nel 1990, l’idea della 

scuola Piccolo Principe, che poi si estende alla scuola media Parsifal e alla 
scuola dell’infanzia Carovana. Don Eugenio ci sosteneva con la sua ami-
cizia. Mandavamo i bambini a scrivergli lettere, e lui rispondeva sempre.

Quando incontri una persona come don Eugenio, ti accorgi della pre-
senza di un Altro che lui sta guardando. Allora anche tu cominci a guar-
dare lì e a seguire. Riconosci che qui e ora Gesù è in mezzo a noi, e questo 
diventa il motore per ogni mossa.

Una presenza che rende tutto desiderabile
Una frase che mi ha sempre colpito – sentita la prima volta in un video 

sulla vacanza a Milez – è tratta dai Salmi: “Tutto è vostro, ma voi siete di 
Dio.” Questa passione per la realtà tutta mi ha sempre attratto. Nei volti 
di certi amici, in Giussani, in don Eugenio, in mio marito, in tanti amici 
lungo il cammino, ho incontrato una presenza che rendeva reale la fede. 
Niente è frutto del caso. Tutto è parte di un disegno che si rivela poco a 
poco.

Una vita condivisa: dalla colonia integrata 
alla colonia delle famiglie

In questa testimonianza Cristina Lepori racconta con sincerità il suo 
cammino all’interno del movimento di Comunione e Liberazione, ini-
ziato negli anni universitari e profondamente segnato dall’esperienza 
della colonia integrata. Dalla scoperta iniziale alla nascita della co-
lonia delle famiglie, il suo racconto intreccia affetti, responsabilità, 
educazione condivisa e un’apertura sempre rinnovata alla realtà, agli 
altri e alla fede. Di seguito la trascrizione rielaborata fedelmente del 
suo intervento.

di Cristina Lepori

Io ho conosciuto il movimento di Comunione e Liberazione all’universi-
tà, quindi era il 1982. Al liceo c’era Don Willy Volonté che ci insegnava 

religione, ma io ero un po’ refrattaria. In seguito ho studiato a Berna, ma 
spesso mi recavo a Friburgo, dove c’era un po’ il centro del movimento. 
Così, grazie a queste trasferte, ho iniziato a partecipare alla Messa che si 
celebrava nella cappella dell’università, mi ricordo, il sabato sera.

La scoperta della colonia integrata
Dopo il primo anno di università, Maurizio Cattaneo, che studiava 

a Friburgo e che avevo conosciuto durante quelle trasferte, mi propose 
di andare in colonia. Io non avevo mai fatto nessuna colonia, neanche 
da bambina. I miei genitori non mi avevano mai mandata, andavamo in 
vacanza tutti insieme. Fu per me una scoperta incredibile.

Sto parlando della prima colonia integrata, quella di cui ha parlato 
anche Laura, fondata da Eugenio Corecco sotto il cappello dell’Associa-
zione “Unità di lavoro sociale”. Io l’ho frequentata quando era a Prato Le-
ventina. Ho fatto lì diversi anni. Mi sono perfino sposata durante quella 
colonia, e poi, anche come mamma di alcuni bambini, ho continuato a 
viverla. È stata un’esperienza che mi ha fatto decidere di aderire veramen-
te al movimento, perché lì ho incontrato una umanità e una serenità che 
non avevo mai visto.

Pur essendo stata una colonia un po’ movimentata – non sono man-



60 61

cate le difficoltà – era bellissimo vedere diverse famiglie, come i Rovelli, 
con i loro bambini, assieme a un grande gruppo di persone con disabilità 
e ai monitori che erano lì con noi.

La nascita della colonia delle famiglie
Quando stava per nascere la nostra terza figlia, io e mio marito Billy 

ci siamo resi conto che quella colonia non era più adatta a noi. Si era 
spostata in Val Verzasca, poi in Vallese e per mio marito, che magari non 
poteva stare tutto il tempo, era più difficile raggiungerci e aiutarmi con i 
bambini.

Così ho capito che quell’esperienza pur bella non era più il mio po-
sto. Con due bambini e incinta, non riuscivo più ad aiutare davvero. Mi 
piaceva moltissimo, ma non aveva più senso esserci solo per godere dell’e-
sperienza senza poter dare qualcosa.

È in quel momento che è nata un'altra realtà: la colonia delle famiglie, 
nel 1983, proprio da alcune famiglie che, sentendosi un po’ spiazzate nel-
la colonia originaria, hanno voluto continuare quell’esperienza bellissima, 
ma in un modo più sostenibile. All’inizio era una colonia con numeri più 
ridotti. Le famiglie che l’hanno fondata sono qui oggi, quindi mi sento 
ancora più in dovere di dirlo: è nata per dare spazio anche ai propri bam-
bini, senza metterli da parte per “curare gli handicappati”. Perché penso 
che i primi che dobbiamo accogliere siano proprio i nostri figli. 

Una colonia autogestita e condivisa
La colonia delle famiglie è tuttora attiva, a 40 anni dalla sua nasci-

ta. È una colonia molto ricca, dove le famiglie si incontrano nella vita 
quotidiana. La chiamiamo autogestita, perché non c’è nessuno che fa le 
cose per noi: niente cuochi o personale. Siamo noi a coprire tutti i ruoli: 
pulizie, cucina, animazione… Ogni tanto, quando qualcuno si lamenta, 
dico: “Non siamo al Club Med!”. Non c’è un animatore previsto: o ci 
animiamo noi, oppure l’animazione non si fa.

L’esperienza è comunque ben strutturata e si rifà al movimento di Co-
munione e Liberazione. Per noi è molto importante la presenza di Don 
Carlo Scorti, che da più di vent’anni partecipa alla colonia dall’inizio alla 
fine. Abbiamo momenti di preghiera fissi, liberi ma fissi, e la Messa quo-
tidiana. Con i bambini facciamo una catechesi ogni mattina.

Educare insieme e accogliere tutti
Uno dei tratti più belli di questa colonia è il senso di educazione con-

divisa. I bambini sono un po’ di tutti: non nel senso che nessuno se ne oc-
cupa, ma che ognuno ha un occhio su tutti, nel bene e nel male. Questo 
mi ha fatto capire che neanche i nostri figli sono solo nostri. Ci sono altri 
papà e mamme che li educano insieme a noi. Siamo ora a Sommascona, 
alla Casa dell’OTAF sopra Olivone, un luogo bellissimo. I bambini pos-
sono portare i loro giochi – biciclette, tricicli, monopattini – ma con una 
condizione: sono per tutti. Nessun bambino può dire: “È mio, tu non lo 
usi”. È un modo per imparare la condivisione.

La colonia era nata anche per accogliere alcune persone con disabilità 
che nella colonia grande non stavano più bene. Quando ho iniziato a 
frequentare questa colonia, erano solo famiglie. Era una colonia di due 
settimane, anche se ora è ridotta a una, perché la fatica è tanta. Nel tempo 
abbiamo accolto anche le famiglie allargate: chi porta i nonni, o gli amici 
dei nonni. Abbiamo dal bebè appena nato alla nonna di 90 anni. È bel-
lissimo, perché c’è una tenerezza speciale fra generazioni.

La collaborazione con il Don Orione
Da circa dieci anni, l’istituto Don Orione ci ha chiesto di accogliere 

alcune persone disabili che, per ragioni di salute o età, non possono fre-
quentare la colonia grande. La condizione è che vengano con i loro edu-
catori. Noi non curiamo i figli di nessuno, non siamo lì per quello. Siamo 
lì per condividere. Così come io portavo a letto i miei figli, anche se altri 
avevano un occhio su di loro, così deve valere per tutti. Anche le suore 
del Don Orione, che ci accompagnano, si dicono meravigliate di come si 
riesca a condividere davvero la vita fra disabili, famiglie, bambini. Si gioca 
a carte, si balla… È un momento di grande accoglienza reciproca.

Riscoprire il senso dell’esperienza
È bello vedere anche diversi papà impegnati, anche se forse sempre 

meno. Bisogna riscoprire la bellezza della colonia, perché con l’età si di-
venta un po’ pigri, e magari basta la vacanza comoda con la propria fa-
miglia. Ma questa esperienza mi obbliga ad aprirmi, è l’unico modo per 
camminare e guardare in alto, oltre i piccoli o grandi problemi, verso ciò 
che abbiamo ricevuto.



62 63

Uno sguardo che cambia la vita: la Colonia 
del Piccolo Principe

Nata da un’intuizione educativa e cresciuta nella fedeltà alla Chiesa, 
la Colonia della scuola elementare Piccolo Principe della Fondazione 
San Benedetto è un'esperienza comunitaria viva e generativa, capace 
di educare grandi e piccoli a un’amicizia concreta e a uno sguardo pie-
no di speranza. Francesca Vassalli racconta il suo cammino di voca-
zione, crescita e trasmissione attraverso questa realtà, nata nel cuore 
della scuola e sbocciata nell’estate condivisa.

di Francesca Vassalli

La Colonia del Piccolo Principe nasce non come un progetto di co-
lonia, ma come il desiderio di continuare la proposta educativa e la 

compagnia che si faceva ai ragazzi della scuola elementare. La mia espe-
rienza nel movimento di Comunione e Liberazione è iniziata grazie a 
don Carlo Scorti, mio insegnante di religione, che mi aveva proposto 
l’esperienza di Milez. Poi, grazie ad un altra colonia con gli anziani è nata 
in me la vocazione di diventare maestra.

Da lì è nato anche il mio rapporto di amicizia con Keo – tra i primi inse-
gnanti della scuola Piccolo Principe - con il quale ho condiviso questa colo-
nia fino dal 1994, ovvero dal secondo anno che si faceva. All’epoca eravamo 
una piccola famiglia, una trentina di persone riunite in una casetta a Campo 
Blenio. Oggi siamo più di cento, ospitati nella grande casa della Montanina.

Uno sguardo che salva
Per me, la Colonia del Piccolo Principe è sempre stata un’esperienza di 

uno sguardo vero su questi bambini. Vengo da una famiglia non cattoli-
ca, divisa, con genitori separati. La mia salvezza è stata l’incontro con la 
Chiesa: uno sguardo paterno che mi ha accolta fin da subito.

E così, anche nella Colonia, cerchiamo di avere questo sguardo sui 
bambini e sui ragazzi, spesso feriti da divisioni o da storie difficili, che 
hanno bisogno di sentirsi accolti. Vale anche per i ragazzi più grandi, delle 
scuole medie, del liceo, che arrivano con una domanda sul loro futuro e 
hanno bisogno di uno sguardo che li guardi con speranza.

Una piccola Chiesa viva
Sin dall’inizio, abbiamo cercato di vivere come una piccola Chiesa, 

attenta ai pastori e in dialogo con la nostra diocesi. Anche per questo 
andiamo ogni anno al San Gottardo per la Messa del 1. agosto, come 
segno di riconoscenza e appartenenza. I vescovi vengono a trovarci e le 
foto delle nostre colonie raccontano questo legame prezioso.

Oggi siamo alla seconda generazione: dal Keo, che ci ha trasmesso 
questa esperienza, siamo passati a Bobo Leidi e Lorenza Sciucchetti, i 
nuovi maestri del Piccolo Principe. Il ruolo dei maestri è fondamentale: 
sono loro a proporre ai propri allievi di continuare l’esperienza educati-
va vissuta a scuola, anche durante l’estate.

Botteghe, catechesi e canto: la bellezza del fare insieme
La Colonia è molto ben organizzata, grazie anche al lavoro instan-

cabile di Giovanni Lombardi, che da bambino la visse e oggi è il nostro 
responsabile. Tra le attività più preziose ci sono le botteghe, momenti 
in cui si realizzano lavoretti: è bello vedere i monitori accompagnare i 
ragazzi a sviluppare i progetti. È la compagnia del grande al piccolo, 
come accade nella Chiesa.

Abbiamo momenti fissi di catechesi e canto. Io stessa ho iniziato il 
mio cammino nel movimento cantando, e continuo oggi a trasmettere 
questa passione alle nuove generazioni. Cantare insieme è espressione 
di un popolo. La catechesi del mattino è un momento fondamentale.

Da Marta a Maria: un nuovo sguardo
Oggi il mio ruolo è cambiato. Non sono più la giovane maestra, ma 

vivo la Colonia con uno sguardo diverso. Mi sento più Maria che Mar-
ta: meno nel fare, più nel guardare a Cristo. Preparo le catechesi, inse-
gno ai ragazzi a leggere la Bibbia, li introduco agli incontri con Gesù.

Anche per me è un’occasione di approfondimento, di grazia. Ogni 
giorno iniziamo con le Lodi e finiamo con la Compieta: lo sguardo al 
Signore accompagna l’intera giornata. Sono grata di poter continuare 
a vivere questa esperienza, oggi più contemplativa, e di vedere come il 
Signore fa grandi tutte le cose.



64 65

Una Colonia che educa alla verità: 
un cammino di amicizia, responsabilità e libertà

Per Gioele Janett la Colonia è stato un luogo che lo ha accolto da ado-
lescente e accompagnato fino all’età adulta. In questa testimonianza 
racconta con la sua crescita personale, le amicizie nate a contatto con 
i più fragili, l’esperienza della responsabilità, l’amore per sua moglie 
e la riscoperta continua del dono della Colonia come gesto libero e 
condiviso. Un racconto che mette al centro la gratitudine, la fatica e 
la bellezza di appartenere a qualcosa di più grande di sé.

di Gioele Janett

Premetto che portare una testimonianza per me è sempre faticoso, per-
ché dire qualcosa di vero su di me implica che io sia vero con me 

stesso. La cosa non mi risulta facile, ma in fondo è proprio quello di cui 
ho bisogno.

Per motivi anagrafici non ho ricordi di Eugenio, quindi non parlerò 
di lui. Parlerò invece di come ho incontrato la sua iniziativa. Avevo 15 o 
16 anni quando i miei fratelli mi hanno invitato a unirmi alla Colonia 
dell’Unità di lavoro sociale che, come detto prima, accoglie famiglie, gio-
vani, bambini e in particolare persone con handicap. Fin da subito, nella 
mia fase adolescenziale, sono stato accolto. Un’età piena di apertura e 
ricerca, ma per quanto mi riguarda anche segnata da una buona dose di 
supponenza, di arroganza, da quelle certezze ideologiche che mi accom-
pagnavano. Eppure, la Colonia mi ha accolto: con pazienza, sì, ma anche 
con quella durezza e severità necessarie per essere educati veramente.

Il valore delle amicizie nate nella verità
La Colonia è stata la culla delle mie amicizie più grandi. Se guardo 

ora, a 15 anni di distanza, le amicizie che mi circondano sono tutte fio-
rite in quel luogo. Ma perché proprio lì? Perché lo stare con persone con 
handicap toglie ogni sovrastruttura alle relazioni. Elimina quello scambio 
reciproco di favori che, più o meno inconsapevolmente, segna molti rap-
porti.

Quando stai accanto a una persona i cui limiti sono evidenti, e che 

nel concreto ha poco da "ridarti", capisci che il livello di scambio non è 
quello più importante. C'è qualcosa di più profondo: un’unità di fondo 
che si manifesta in modo vero, bello, e che risponde in profondità alla tua 
ricerca. Questa bellezza mi ha sempre richiamato ogni estate in Colonia, 
con entusiasmo e senza dubbi.

Una chiamata dentro la crisi
Ricordo l’anno del militare. Non potevo esserci, ma quando qualcosa 

è davvero bello ci si attiva. Carla – che è qui presente – scrisse una lettera 
"fasulla", in cui si richiedeva la mia presenza in Colonia per farla fun-
zionare. Una richiesta del tutto non necessaria agli altri, ma per me sì. Il 
risultato? Una settimana di congedo.

Dopo il militare, sono andato all’università e, finita quella fase, sono 
entrato in crisi. Quel passaggio tra lo studio e la vita adulta, che a volte 
non riesce. Nel mio caso, non ha funzionato. Una crisi profonda, che mi 
ha portato a interrogarmi su tutto.

È proprio in quel momento che mi è stato chiesto di assumere la dire-
zione della Colonia durante l’estate. Un colpo forte. Quando mi sentivo 
più inadeguato, è arrivata questa proposta, inaspettata. Ho esitato, mi 
sono confrontato con gli amici, poi ho accettato. E subito ho percepito la 
tentazione che la responsabilità si trasformasse in esercizio di potere. Ma 
anche in questo, la Colonia mi ha educato.

Una direzione che educa
Essere direttore può sembrare affascinante, ma in realtà è un susseguir-

si di problemi logistici e lamentele da gestire. In questa fase ho imparato 
– di nuovo – a mettere in secondo piano me stesso, e soprattutto a capire 
che le cose non si fanno da soli.

Le amicizie si sono fatte vicine anche in quella responsabilità: perché 
la cosa più bella è scoprire i propri limiti e condividere la fatica. E lì, nelle 
relazioni, ho trovato la forza per andare avanti.

Incontro con l’amore e la famiglia
A un certo punto ho conosciuto mia moglie, anche lei veniva in Co-

lonia. In realtà la conoscevo da cinque o sei anni, ma è proprio lì che mi 
sono innamorato di lei. Quando vedi una persona prendersi cura con 



66 67

gratuità, con carità, di qualcun altro – come nel caso dei nostri ospiti 
handicappati – ti accorgi che lo sguardo che ha sugli altri è quello stesso 
sguardo con cui vorresti essere guardato tu.

Con mia moglie abbiamo iniziato a frequentarci a gennaio e ci siamo 
sposati a dicembre. Don José – che è qui presente – ci ha sposati e ha 
ricordato, nella predica, che quando ci si conosce in un luogo dove si vive 
per gli altri, anche le grandi scelte della vita diventano più semplici. Ed è 
proprio quello che abbiamo vissuto.

Il ritorno come gesto libero
Oggi, dopo cinque anni di matrimonio, con una famiglia e senza più 

una responsabilità organizzativa, il ritorno in Colonia non è immediato. 
È più faticoso. Perché? Perché il tempo è meno, le energie sono cambiate, 
e crescendo ci si irrigidisce un po’ nelle proprie posizioni. Ma, nel con-
fronto con mia moglie e i nostri amici, ci chiediamo: cosa ci serve nel 
guardare un’iniziativa come questa?

Ci serve far memoria di ciò che è stato e di ciò che è. E preparare questa 
testimonianza mi ha costretto a farlo. Quando fai memoria di qualcosa 
di così vero, riconosci che è proprio quella l’unità che ti muove. Un’unità 
che solo Cristo sa dare. Le persone cambiano, i giovani sono nuovi, ma-
gari non li conosco nemmeno. Ma resta quella caratteristica: un’unità che 
è solo dono. E questa fatica nel tornare, in realtà, mi rassicura: perché mi 
ricorda che è un gesto libero. E ogni gesto d’amore – dato o ricevuto – ha 
bisogno della nostra libertà.

Un’eredità da custodire
Concludo dicendo che questa Colonia, che esiste da cinquant’anni, 

non l’ho inventata io, né la mia generazione. Ci è stata affidata. Ha già 
vissuto più passaggi di consegna, e ne sta avvenendo un altro. Portare 
avanti una storia così implica responsabilità. Ma questa responsabilità 
porta gratitudine. E questa gratitudine ci fa riscoprire ogni volta che ciò 
che ci è dato è davvero bello. Per questo, anche con la mia famiglia, con-
tinuiamo ad andarci. Con gratitudine, per riscoprire quella bellezza che 
ci è sempre posta davanti.

Germogli di carità, cultura e missione: 
la Chiesa che rinasce ogni giorno

Nel cuore di una mattinata densa di testimonianze, gli interventi 
conclusivi di Antonietta Moretti e Padre Mauro Lepori, hanno trac-
ciato un orizzonte ricco di significato per il cammino della Chiesa 
oggi: la carità che educa, la cultura che trasforma, la missione che 
rigenera. Due voci unite da una comune certezza: il cristianesimo è 
sempre un inizio, un continuo germoglio.

di Federico Anzini

“Quando abbiamo proposto questo tema,” ha esordito Antonietta 
Moretti, “nella mia mente un po' schematica pensavo: ecco, 

prima la carità, poi – in un’altra occasione - parleremo della cultura 
e infine della missione.” Ma ben presto si è accorta che la realtà è ben 
più intrecciata. “Già ascoltando il racconto di Laura Tanzi durante la 
preparazione di questa mattina mi sono resa conto che le tre dimensioni 
— carità, cultura e missione — convivono costantemente.” Antonietta 
ha sottolineato come ogni gesto, se vissuto con un certo sguardo, cam-
bia di valore. “Lo sguardo è diverso, il valore che viene dato ai gesti è 
diverso: questa è la nostra cultura.” E questo sguardo, ha spiegato, gene-
ra missione: “perché qui si incontra, noi incontriamo, approfondiamo 
l’incontro che diventa poi più nostro... e gli altri incontrano.”

Il Vangelo come germoglio sempre nuovo
Padre Mauro Lepori, abate generale dell’Ordine Cistercense, ha of-

ferto una riflessione incisiva sulla natura del cristianesimo. “La vitalità 
della Chiesa è sempre un germoglio,” ha affermato con forza. “Noi, 
umanamente, pensiamo che una pianta nasca, cresca e poi muoia. Qui 
in Occidente abbiamo un po’ questa impressione: che viviamo in una 
Chiesa che sta solo morendo, un albero vecchio da cui cadono rami.” 
Ma il Vangelo capovolge questa logica. “La legge del Regno di Dio e 
della Chiesa è di essere un continuo germoglio,” ha detto Padre Mau-
ro, raccontando la sua recente visita alla giovane Chiesa cattolica della 



68 69

Mongolia: “Tutto è piccolissimo, siamo tre… adesso forse c’è una che si 
sta convertendo… e questo è germoglio.”

Il punto decisivo, ha sottolineato, è rimanere fedeli a questa natura 
del Regno, che Gesù stesso descrive come “un piccolo seme, il più pic-
colo.” È questo che “ridà sempre speranza” e “ci stupisce,” anche in chi 
vive la fede da molti anni. “Chi è più vecchio nell’esperienza vive ancora 
di questo, lo testimonia, si sente rilanciato.” E ha concluso con grati-
tudine: “Dobbiamo essere grati a chi ha sempre creduto in questo. Il 
Vescovo Eugenio era uno che credeva in questo. Ci permetteva sempre 
di farne l’esperienza, di rifarla, con grande speranza e letizia.”

Una Chiesa viva perché umile e generativa
Questi ultimi interventi hanno racchiuso il filo rosso emerso da tutte 

le testimonianze ascoltate: una vita cristiana che si radica nella con-
cretezza della carità, si trasforma nella cultura del dono e si apre alla 
missione come germoglio sempre nuovo. Nessun trionfalismo, ma la 
pazienza e la libertà di chi si lascia educare dalla realtà. I gesti semplici 
vissuti tra le persone con disabilità, l’amicizia che si fa vocazione, la 
comunità che diventa luogo di scoperta di sé e degli altri: tutto questo 

mostra che il cristianesimo non è mai un’eredità da custodire, ma una 
vita che continuamente rinasce. “Non c’è niente che può annullare la 
natura del Regno di Dio”, ha affermato Padre Mauro. E in questa cer-
tezza, anche oggi, c’è tutta la forza di una Chiesa che — pur tra fatiche 
e cambiamenti — non smette di generare.

Vivremo alla sua Presenza
Omelia di P. Mauro Lepori, Abate Generale OCist

Nel contesto della III Settimana di Quaresima, a partire dalle lettu-
re del giorno (Osea 6,1-6 e Luca 18,9-14), l'omelia di Padre Mauro 
sviluppa una riflessione sull’umiltà come via di accesso alla preghie-
ra autentica e alla misericordia di Dio, con un accento sulla bel-
lezza di essere perdonati. Il Vescovo Eugenio è ricordato per la sua 
insistenza sulla centralità della grazia di Dio nella vita quotidiana: 
non una perfezione moralistica, ma una fede radicata nell’amore 
gratuito di Cristo per noi peccatori.

di Padre Mauro Lepori

“Due uomini salirono al tempio a pregare” (Lc 18,9). San Luca 
è l’evangelista della preghiera e della misericordia. La parabola 

di Gesù che riporta in questo Vangelo è una bella illustrazione di come 
la preghiera dell’uomo e la misericordia di Dio si incontrano, a condi-
zione che una terza realtà — pure cara a san Luca — crei il contatto: 
l’umiltà.

Gesù era un narratore brillante. Le sue parabole, soprattutto quelle 
in cui, come in questa, utilizza anche il registro della caricatura, crea-
vano immagini e scene capaci di provocare in profondità la coscienza 
degli ascoltatori. Possiamo immaginarci le reazioni.

I farisei, evidentemente, devono aver reagito con irritazione, messi 
a nudo nelle reali e nascoste intenzioni del loro cuore. I pubblicani de-
vono aver gioito di ricevere il ruolo della Cenerentola che alla fine della 
parabola diventa principessa.



70 71

Ma i più sensibili, sia fra i farisei che fra i pubblicani — cioè quelli 
che vivevano a confronto con la loro umanità profonda, con la natura e 
le esigenze più vere del loro cuore — questi, penso, devono essere rima-
sti in silenzio. Un silenzio un po’ triste, ma di quella tristezza buona in 
cui il cuore si sente provocato nella e alla libertà: la libertà di essere veri, 
di riconoscersi come si è, di sentirsi chiamati a desiderare una verità 
profonda di vita che nessuno riesce veramente a scegliere, che tanto i fa-
risei come i pubblicani sanno di tradire continuamente, di non riuscire 
a raggiungere mai con le proprie forze e buone intenzioni.

Siamo peccatori: questa è la nostra verità
Quello che Gesù propone qui, come verità umana, come compi-

mento del cuore e della vita, come santità, è tradito tanto dall’orgoglio 
dei farisei quanto dalla dissolutezza dei pubblicani. Infatti, l’uomo che 
riparte dal tempio giustificato non lo è perché è pubblicano, ma perché 
si riconosce peccatore, peccatore di fronte al Signore.

Gesù ci rivela che non è il non peccare che ci giustifica, ma il ri-
conoscere che abbiamo peccato. Meglio: che siamo peccatori. Siamo 
peccatori anche se non pecchiamo. Lo siamo di fronte a Dio, lo siamo 
come condizione derivataci dal misterioso peccato di Adamo ed Eva.

In fondo, anche un battezzato non cessa di essere peccatore. Non 
tanto perché normalmente, a parte poche eccezioni, pecchiamo anche 
dopo il battesimo, ma perché la nuova identità del battezzato non è di 
essere impeccabile, ma un peccatore perdonato, giustificato, abbraccia-
to dal Padre buono che gli restituisce in Cristo la dignità filiale.

“Chi non è peccatore non è cristiano”
In un incontro informale di qualche anno fa con i superiori generali, 

Papa Francesco si è lasciato sfuggire una frase delle sue che poi sull’Os-
servatore Romano hanno pensato bene di rendere più… ortodossa. Pa-
pautè oblige! Ci aveva detto: “Chi non è peccatore non è cristiano”. La 
versione divulgata fu un banale: “Chi non è peccatore non è umano”. 
Eppure, la boutade del Papa era perfettamente paolina, perfettamen-
te conforme a una teologia della grazia e della misericordia che, lungi 
dall’istigare al lassismo e al peccato, dovrebbe aiutarci a vivere quello 
che siamo con gratitudine pasquale. Proprio come canteremo la notte 

di Pasqua nell’Exultet: “Oh felice colpa, che meritò di avere un così 
grande Redentore!”

Più gioia nell’essere redenti che nel solo essere creati
I Padri affermano che c’è più gioia nell’essere redenti che nell’essere 

semplicemente creati. Perché? Perché c’è più esperienza umana dell’a-
more infinito e misericordioso di Dio per noi. Chi ti perdona, ti ama di 
più, con più gratuità, di chi ti ama per simpatia.

Finché ci sentiamo amati da Dio perché ci ha creati e ci dà tutto 
ciò di cui abbiamo bisogno per vivere, in fondo è come fare esperienza 
di un amore generale che certamente condividiamo con ogni creatura 
umana. È come essere illuminati e riscaldati dal sole che splende in 
cielo.

Invece, chi è perdonato fa esperienza di un amore in cui Dio, per 
così dire, ti guarda in faccia, personalmente, con una tenerezza tutta per 
te. In realtà, Dio ci ama così anche quando ci crea, anche quando man-
tiene nell’essere ognuno dei miliardi di esseri umani che esistono. Ma 
noi abbiamo bisogno di sorprendere questo sguardo unico e inimitabile 
che Dio ha su ciascuno di noi. Per questo abbiamo bisogno che nel 
volto di Cristo il Padre ci guardi perdonandoci, perdonando il nostro 
peccato, il nostro essere peccatori.

Essere perdonati è entrare nel cuore di Dio
Con la Redenzione, Dio fa della coscienza di essere peccatori la via 

privilegiata per accedere intimamente a Lui, la via per entrare in pre-
senza del suo cuore. Ne era già cosciente il profeta Osea, che abbiamo 
ascoltato:

“Venite, ritorniamo al Signore: egli ci ha straziato ed egli ci guarirà.
 Egli ci ha percosso ed egli ci fascerà.
 Dopo due giorni ci ridarà la vita e il terzo ci farà rialzare,
 e noi vivremo alla sua presenza.” (Os 6,1-2)
La presenza del Signore, totalmente offertaci in Cristo nel suo corpo 

che è la Chiesa, con il dono dello Spirito che la vivifica, è la vera giu-
stificazione di noi peccatori. Essere redenti vuol dire appartenere alla 
presenza ecclesiale, sacramentale e carismatica di Dio nel mondo. Per 
questo, il pubblicano perdonato, redento, giustificato non si ferma nel 



72 73

tempio, ma torna a casa sua: “Questi – dice Gesù – a differenza dell’al-
tro, tornò a casa sua giustificato.” (Lc 18,14)

Anche il fariseo è certamente tornato a casa. Ma che differenza e che 
novità tornare alla quotidianità giustificati dalla misericordia di Dio! Si 
percepisce che chi si lascia perdonare dal Signore, senza giustificare se 
stesso, porta con sé, ovunque vada, la divina presenza e fa risplendere 
sulla sua vita e nei suoi rapporti il volto buono del Signore.

Sì, come dice Osea: “e noi vivremo alla sua presenza”. La vita, la casa, 
i rapporti, il lavoro, le pene e le gioie di ogni giorno, tutto è vissuto 
alla presenza di Cristo. Tutto diventa tempio di Dio, non perché siamo 
perfetti e santi, ma perché siamo perdonati, redenti, e quindi segno che 
per tornare a Dio basta riconoscere che senza la sua misericordia la vita 
non è vita, che se non viviamo alla sua Presenza non viviamo affatto; 
non siamo umani perché non siamo cristiani.

Mons. Corecco e l’umiltà vera
Quando penso a come don Eugenio guardava alle nostre imperfezio-

ni e mancanze, era proprio così. Lui non era preoccupato di correggerci, 
ma che fossimo coscienti che così la nostra vita era meno piena, meno 
viva, meno felice. Si preoccupava che con la coscienza e il desiderio 
andassimo in presenza di Cristo, come il pubblicano al tempio, abban-
donando a Lui il nostro limite con povertà e fiducia, anche se il limite 
rimaneva. E questo, col tempo, ci faceva “tornare a casa” cambiati, re-
denti, e grati di fare esperienza che solo Gesù Cristo rende vera e bella 
la nostra umanità.

FESTA AMICIZIA 2023

IL DONO DI UN LEGAME 
CHE NON MUORE

Nella Giornata dell’Amicizia dell’8 ottobre 2023, la nostra Associa-
zione ha voluto dare spazio a due voci, diverse per percorso ma 

unite dal segno lasciato dall’incontro con mons. Corecco.
Il gesuita Padre Mario Imperatori ha condiviso con gratitudine la sua 

esperienza di amicizia con Eugenio Corecco, nata negli anni di forma-
zione a Friburgo e maturata nel tempo come dialogo spirituale, soste-
gno vocazionale e collaborazione ecclesiale. Una relazione profonda che 
continua a illuminare la sua vita sacerdotale. La seconda testimonianza è 
quella di Lara Allegri, già presidente dell’Azione Cattolica ticinese, che ha 
raccontato il suo cammino dall’ateismo alla fede. Una storia segnata dal 
dolore, dalla ricerca e dalla grazia, in cui lo sguardo paterno e incorag-
giante del vescovo Corecco ha avuto un ruolo decisivo nel suo percorso 
umano e spirituale. Queste due voci ci ricordano come l’amicizia, radi-
cata in Cristo e alimentata da una Chiesa viva e accogliente, sia capace di 
generare cammini di libertà, vocazione e speranza.



74 75

Un’amicizia che continua oltre la vita

La prima testimonianza è di Padre Mario Imperatori, gesuita, che 
ripercorre con gratitudine il legame che lo ha unito a mons. Eugenio 
Corecco. Un’amicizia nata nei primi anni ’70 a Friburgo, maturata 
nel tempo tra scelte vocazionali, dialogo spirituale e collaborazio-
ne ecclesiale. In questa intervista ricca di riflessioni, Padre Mario ci 
parla del significato di libertà interiore, della sfida della vita comu-
nitaria nel sacerdozio, dell'importanza di un humus ecclesiale che 
sostenga le vocazioni e della grande eredità spirituale lasciata da Co-
recco: una guida capace di accompagnare senza trattenere.

Intervista di Antonietta Moretti e Federico Anzini

Padre Mario, ci racconti come ha conosciuto don Eugenio e come 
siete diventati amici...

Abbastanza semplice. Io sono arrivato a Friburgo dopo aver concluso 
la maturità al Collegio Papio di Ascona nel 1980. Prima facevo parte 
della piccola comunità dei seminaristi del Collegio Papio, però avevo de-
ciso di non continuare immediatamente su questa strada: mi serviva un 
tempo di discernimento. Optai quindi per andare a Friburgo a studiare 
una materia che a me piaceva molto, la storia. Nel contempo avevo ini-
ziato da poco anche il Cammino neocatecumenale e quindi mi portavo 
dentro anche questo interrogativo vocazionale.

Inizialmente il rapporto nacque con molta semplicità. Non avendo lì 
a Friburgo nessuna presenza del Cammino, decisi comunque di avere un 
riferimento cristiano e mi avvicinai alla comunità di Comunione e Li-
berazione a Gambach. Così nacque il nostro rapporto con alcuni amici 
della comunità, che ancora oggi considero tali e che continuo a vedere. 
Da questa relazione nacque poi anche quella con Eugenio Corecco. In-
tanto portavo avanti il discernimento su cosa fare.

A un certo punto, nel secondo anno, all’interno del Cammino ne-
ocatecumenale, si precisò la necessità – in un passaggio del Cammino 
stesso – di fare chiarezza su questo punto. È lì che chiesi a Eugenio se 
fosse disponibile a un accompagnamento personale. Mi sembrava, tra le 
persone vicine che potevo contattare, quella che mi ispirava di più. All'i-

nizio, ricordo, il povero Eugenio – perché poi se ne pentì un po’ – mi 
disse: “Ma guarda Mario, io ho talmente tanto da fare” (siamo nell’82, 
se ricordo bene), “non ho la possibilità di poter fare questo servizio”. 
Allora optai per un gesuita che però era a Torino. Questo naturalmente 
richiedeva da parte mia il recarmi a Torino in modo abbastanza regolare, 
per quanto lo permettevano gli impegni accademici. Con lui feci un 
cammino di discernimento che mi portò, nell’84, a chiedere di entrare 
nella Compagnia di Gesù.

Ricordo ancora il giorno in cui lasciai Friburgo per andare in Italia, 
terminati gli studi, e ricordo che fuori da Gambach salutai Eugenio, 
che era insieme a Mauro Lepori (ci conosciamo da quando eravamo 
bambini, perché le nostre famiglie andavano in vacanza nello stesso pa-
esino della Val Leventina). Mi ricordo che ci salutammo e decidemmo 
di rimanere in contatto, perché nel frattempo anche le relazioni si erano 
approfondite, sia con la comunità di Gambach che con Eugenio, anche 
se non nei termini di una direzione spirituale diretta.

 
Un altro momento chiave della sua storia è quando Eugenio viene 
nominato vescovo di Lugano nell’86. Perché è un momento decisivo? 

Perché la nomina coincide con un momento di ulteriore discerni-
mento che mi trovavo a vivere nel noviziato. A un certo punto mi sono 
chiesto: “Cosa significa la nomina di Eugenio? Vuol dire forse che devo 
tornare in diocesi?”

Stavo vivendo un momento un po’ laborioso nel discernimento: con-
tinuare con i Gesuiti o no? Il rapporto epistolare con Eugenio è conti-
nuato anche dopo il mio ingresso nella Compagnia di Gesù. Ricordo 
che gli scrissi una lettera dicendo: “Dal punto di vista umano ci sareb-
bero tutte le condizioni, però se facessi una scelta di questo genere in 
questo momento – cioè se decidessi di lasciare il noviziato per entrare 
in diocesi – mi sembrerebbe uno scappare dalla croce. E questo non mi 
sembra un buon criterio di discernimento.” Convergemmo tutti e due 
su questo punto.

In effetti, da quel momento in poi, riguardo al mio cammino voca-
zionale, non ebbi più dubbi: il Signore mi stava chiamando proprio lì, 
nonostante le difficoltà e i problemi. Quello fu un passaggio particolar-
mente bello per entrambi.



76 77

 Un successivo momento importante è stato quando Eugenio ha 
aperto la scuola di teologia a Lugano...

Eugenio mi scrisse una lettera in cui faceva anche il mio nome in vista 
di una futura collaborazione della Compagnia. Aveva scritto anche al Pa-
dre generale in questo senso. Io naturalmente gli dissi: “Sono disponibile, 
però nella misura in cui questo viene approvato dai miei superiori.”

Nel frattempo, i miei superiori stavano optando per l’Albania. Nell’89 
c’è la caduta del muro di Berlino, nel ’91 cade il regime comunista, e il 
Papa affida alla Compagnia di Gesù il compito di tornare in Albania. 
In questo quadro, i miei superiori pensarono di prepararmi per dirigere 
l’Istituto di Teologia di Scutari.

Ma non ho mai tagliato i rapporti con la diocesi di Lugano. Mi sem-
brava giusto così. Ho chiesto di essere ordinato a Lugano e speravo che 
fosse Eugenio il vescovo che mi avrebbe ordinato. Questo non è stato 
possibile perché la sua malattia si aggravò. Ricordo ancora benissimo il 
nostro ultimo incontro a Lugano – mi pare fosse gennaio – in cui mi 
comunicò la situazione: “Ormai sta precipitando.” Mi disse che avrebbe 
delegato mons. Peter Enrici per l’ordinazione, che avvenne a Locarno 
nell’aprile. Mi diede la sua benedizione e ci lasciammo nella consapevo-
lezza che non l’avrei più rivisto. La notizia della sua morte, il primo mar-
zo, mi raggiunse a Bruxelles: era un mercoledì delle Ceneri. Me lo ricordo 
bene. Questo è in sintesi il nostro rapporto: un’amicizia molto bella, che 
sono convinto continua anche dall’altra parte.

Eugenio Corecco è stato un pastore generoso. Quando padre Mauro 
gli dice: “Mi sento chiamato a diventare monaco”, lui è contento. 
Idem, vede lei che cresce tra i gesuiti e riconosce che quella è la strada. 
Non agisce mai cercando di obbligare le persone a servire la diocesi di 
Lugano. Da dove veniva questa libertà?

Rispondo da gesuita, perché mi pare che Eugenio abbia realizzato per-
fettamente lo spirito di Sant’Ignazio. I carismi della Chiesa sono in co-
munione; siamo noi che poi li contrapponiamo. Visti dall’alto, i carismi 
sono sempre in comunione.

Ho imparato a stimarlo anche nello spirito ignaziano. Negli Esercizi 
Spirituali, Sant’Ignazio parla di “indifferenza” – un termine che oggi suo-
na male, ma per lui significava che tutto il desiderio deve essere rivolto a 

Cristo e alla sua volontà, qualunque essa sia. Si tratta quindi di una libertà 
interiore, centrata su Cristo e sulla sua volontà.

Un attaccamento eccessivo a qualsiasi scelta – anche nel bene – è un 
brutto segno. Esemplifico: se un seminarista entra in seminario escluden-
do totalmente il matrimonio, c’è qualcosa che non funziona. O se una 
sposa, in relazione allo sposo, pensa al matrimonio escludendo in ogni 
modo qualsiasi altra possibilità vocazionale, non è un buon segno. Manca 
la libertà interiore.

Negli anni Settanta a Gambach c’erano anche i giovani di Comu-
nione e Liberazione in cammino verso il sacerdozio. Eugenio, con il 
permesso del vescovo Martinoli, li accompagnava in questo percorso. 
Oggi il tema della formazione dei seminaristi è molto attuale, anche 
in Svizzera, vista l’emersione di un passato problematico. Può rac-
contarci qualcosa di quella compagnia che l’ha aiutata a maturare la 
sua vocazione, non tanto come direzione spirituale, ma come amici-
zia nel cercare la volontà del Signore?

Direi che la cosa essenziale, se vogliamo tradurla in termini teologici 
(che poi ho ritrovato anche nel cammino), è che il battesimo è la fonte, 
il fondamento di tutto. Nella misura in cui una persona si trova dentro 
relazioni caratterizzate dall’appartenenza a Cristo – in virtù del battesimo 
e della cresima – allora trova il terreno che è la comunità cristiana. È lì 
che può operare un discernimento sano, sia dal punto di vista umano 
che cristiano. Se questo manca, il rischio è vivere una vocazione specifica 
in modo non equilibrato, cioè viene a mancare uno sviluppo sano della 
dimensione affettiva, anche nei confronti dell’altro sesso, che è fonda-
mentale. Anche la dimensione del servizio: una vocazione che percepisce 
i bisogni della comunità e si mette a disposizione.

Oggi, anche in Svizzera, lo scandalo degli abusi del clero, porta molti 
a dubitare che il celibato possa favorire una vera maturazione affetti-
va. Cosa ne pensa?

È un tema delicato. Ma quanto disse la cancelliera Merkel nel 2008, di 
fronte al Parlamento tedesco, resta molto attuale: “Bisogna vedere questo 
dentro un contesto sociale più ampio.” Infatti, almeno nei paesi nordici, 
gli abusi ci sono stati e ci sono nel mondo sportivo, con persone anche 



78 79

sposate, nel mondo educativo, perfino familiare. Come dicevo prima, 
una vocazione deve maturare dentro una rete di relazioni ampie.

Uno degli aspetti più gravosi della vita del sacerdote – e su cui Corec-
co ha insistito molto – è la vita comunitaria. Molti preti fanno fatica 
perché si sentono soli e la vita comunitaria tra presbiteri sembra non 
decollare. Perché?

Questo è un nodo dolente. Me ne sono occupato anche nella forma-
zione del clero, quindi lo so. È un paradosso: in teoria, la vita comunitaria 
del seminario dovrebbe preparare a vivere comunitariamente nel presbite-
rio e nelle comunità parrocchiali.

In realtà, in non pochi casi, la comunità in seminario viene vissuta 
come un peso da cui liberarsi il prima possibile. “Dopo ci sono io al cen-
tro.” C’è qui un certo narcisismo spirituale: la vocazione come realizzazio-
ne personale, che poi porta al fallimento. Perché quando ti accorgi che sei 
solo, che il presbiterio non è quello che ti aspettavi, iniziano i problemi.

La vita comunitaria, se ti ricorda il seminario vissuto male, viene evita-
ta. Ma il celibato non è “fare lo zitellone”. Ha le sue esigenze, come la vita 
comunitaria. Ho visto, però, anche esperienze riuscite, come a Locarno, 
dove i preti di parrocchie diverse si trovano a pranzo e pregano insieme 
ogni giorno.

Il problema è quando si vive la vita comunitaria come un peso che non 
fa parte della chiamata. Questo è un nodo serio. E poi c’è la questione dei 
laici: abbiamo spesso comunità solo liturgiche, senza consigli pastorali. 
L’altro giorno, in casa, si diceva che l’arcivescovo di Napoli ha scritto una 
lettera dura ai preti che ancora non hanno istituito il consiglio pastorale. 
Questo è indice di clericalismo, di incapacità di gestire relazioni sane.

E’ necessario ricostruire il tessuto ecclesiale: nella vocazione presbite-
rale, tra i laici, nelle famiglie...

Credo proprio di sì. Bisogna ritrovare un humus in cui la persona 
credente possa radicarsi e da cui possano germogliare nuove vocazioni. E 
nello stesso tempo, servono pastori che sappiano ricostruirlo. Sempre in 
chiave relazionale. Noi dobbiamo ragionare in termini relazionali, come 
il mistero trinitario ci insegna. Se non ragioniamo in termini trinitari e 
relazionali, siamo completamente fuori strada.

Dall’ateismo alla fede: un cammino tra 
ferite, incontri e grazia

La storia di Lara Allegri, già presidente dell’Azione Cattolica tici-
nese, è stata la seconda testimonianza. Un cammino di conversione 
profondo, nato dall’incontro con una Chiesa accogliente e trasfor-
mato da una serie di eventi intensi, tra cui il dolore e la malat-
tia. Ma al centro di questo percorso c’è soprattutto l’incontro con 
il vescovo Eugenio Corecco, che con il suo sguardo paterno e la sua 
fiducia nei giovani ha rappresentato un punto di svolta decisivo. 
Dall’infanzia atea al battesimo consapevole, fino alla scoperta che 
il dolore può diventare luogo di grazia: la testimonianza di Lara è 
quella di una donna che ha trovato nella fede non una fuga dalla 
realtà, ma una relazione viva con Cristo, filtrata e illuminata dalla 
figura di un pastore capace di educare amando.

di Lara Allegri

Sono nata in una famiglia atea e tale sono rimasta fino a 16 anni, ma 
la parrocchia non mi era completamente estranea. Ricordo il catechi-

smo per la preparazione alla Prima Comunione: ero l’unica non battezza-
ta e sapevo che non avrei partecipato al sacramento. Chiesi a mio padre 
perché dovessi andarci comunque, e lui rispose: “Male non ti fa, cattive 
cose non te ne insegnano”. Padre Beda ha sempre avuto a cuore la mia 
presenza. Se in Paradiso potevano entrare solo i battezzati, grazie alla sua 
attenzione anch’io ci potevo entrare, magari da una porta laterale.

Partecipai a diversi teatrini parrocchiali: in uno feci sia la Madonna 
sia la voce fuori campo di Erode, perché l’attore si era ammalato. La mia 
famiglia non venne mai a vedermi, ma non era importante: ci si diver-
tiva. Andavo anche a Messa con la mia migliore amica e spesso servivo. 
Gli abiti non erano adeguati alla Chiesa? Nessun problema: la gentilezza 
delle parrocchiane mi faceva trovare all’ingresso la “gonna da Messa” da 
indossare sopra i pantaloncini. Quella comunità ha seminato in me, atea, 
l’idea che la Chiesa fosse un corpo accogliente. Le scuole medie furono 
invece un periodo molto difficile e per anni non tornai in Chiesa.



80 81

Una compagna un po’ strana
Al secondo anno della scuola propedeutica conobbi una ragazza dav-

vero particolare. In un’epoca in cui volevamo tutti essere liberi, conte-
stavamo l’autorità degli adulti e avevamo Greenpeace come modello, 
lei portava al collo un TAU e interveniva in classe per contestare il pro-
fessore quando qualcosa non coincideva con i suoi ideali. Non che la 
capissi sempre: mi sembrava piuttosto “stramba”.

Un giorno stavo andando a prendere il bus canticchiando una can-
zone romantica di Baglioni. Lei si unì al mio canto e mi spiegò che si 
trattava di “Fratello Sole e Sorella Luna”, tratta dal Cantico delle Crea-
ture di San Francesco ("San chi?!"). Così iniziò la nostra amicizia.

Questa nuova amica aveva qualcosa di affascinante: una luce negli 
occhi, una passione travolgente in ciò che raccontava. Mi portò a casa 
sua e i suoi mi accolsero. Quanto tempo passato in quella casa!

Poi la Gioventù Francescana: un gruppo di giovani che si ritrovava-
no ogni venerdì sera con padre Beda (il mio parroco!) al convento dei 
frati di Loreto. Tante ore di catechesi e condivisione.

Il battesimo
Gli esami scolastici furono decisivi per convincermi ad andare rego-

larmente in Chiesa. “Se Dio esiste, magari mi aiuta...” Da quell’espe-
rienza nacque il desiderio di farmi battezzare. Non tutti in famiglia ne 
furono contenti. Era il 21 dicembre 1991. Poco tempo dopo feci anche 
la mia promessa come francescana.

Vivere nella fraternità era bello, ma difficile uniformarsi. Studiavo i 
movimenti, modificavo gli abiti: più che imitazione di Cristo, sembrava 
imitazione degli amici, per potermi conformare. C’erano tante norme 
comportamentali che talvolta non capivo: lì subentrava l’obbedienza.

Non molto dopo conobbi un ragazzo cattolico che mi invitò a un 
ritiro con il Vescovo Corecco. Fino ad allora non avevo consapevolezza 
che esistesse qualcosa al di fuori della fraternità, in cui ero completa-
mente immersa. Lì conobbi tanti giovani che condividevano un ideale, 
cantavano e pregavano insieme. Mi colpì la loro “diversità”: non erano 
omologati, erano liberi.

Fu una vera scoperta: non dovevo uniformarmi, ma testimoniare il 
Vangelo di Cristo nella mia vita, secondo i miei talenti. Essere missio-

nari significava portare agli altri l’incontro con Gesù nella mia vita. Il 
Vescovo Eugenio disse: “Tu sei testimone di Cristo in ogni momento: è 
Lui che devi portare in tutto ciò che fai”.

L’essere accolti
Dei contenuti del ritiro ricordo poco, ma lo stile dell’accoglienza 

del Vescovo Eugenio mi colpì profondamente. Lo ringraziai per aver 
coinvolto padre Beda, e lui rispose: “Incredibile quante cose si fanno 
pur non sapendolo!”.

Non mi sono mai sentita giudicata, anche se la lingua delle sacrestie 
restava misteriosa. Mai percepita come limite, ma come risorsa. Lui, 
con don Carmelo, ha saputo osare e investire su di me. Da poco battez-
zata, sicuramente c’erano altri più grandi nella fede in AC. Eppure, mi 
vollero responsabile di canti e liturgia insieme a Gabriele e Pietro. Non 
suonavo la chitarra, pregavo, ma non certo meglio di altri. Quell’incari-
co fu uno stimolo fondamentale per dare il meglio di me.

“Praticamente uno può sentirsi un verme, ma se ha sentito dentro 
‘qualcosa’, deve credere che il Signore lo può cambiare fino in fondo, 
costituendolo apostolo: la massima responsabilità alla quale Dio ha po-
tuto chiamare gli uomini”, disse il Vescovo Eugenio.

I momenti di preghiera erano preparati da noi: questa pratica, insieme 
alla fedeltà all’incontro, ha costruito la mia relazione con Gesù: Padre, 
fratello, amico, confidente. Non più noia, ma gioia. L’adorazione era so-
stare davanti a Lui in ascolto, non più solitudine ma costante relazione.

Ogni volta che incontravo il Vescovo, mi sentivo vista. Non servi-
vano grandi parole: uno sguardo, una stretta di mano. Mi bastava per 
sentirmi confermata nella mia presenza e preziosa agli occhi di Dio. 
Questo stile di accoglienza e non giudizio lo porto ogni giorno nel mio 
lavoro. Quello sguardo è stato determinante nella mia vita.

Ogni mese c’era l’incontro con il “corso del Vescovo”: un sabato 
mattina di preghiera e catechesi, seguito dal pranzo condiviso. Non ca-
pivo tutto, ma mi è rimasto impresso il momento del salterio, in tono 
retto e a cori alternati. Alla fine ci dava un voto su come avevamo pre-
gato (mai abbastanza buono!). Era una sfida: volevamo migliorare.

Un giorno ci disse: “Che sia necessario fare un passo avanti l'ho 
dedotto da come avete recitato l’ora sesta in modo traballante. Io non 



82 83

capisco: c'è chi non tiene il passo o fa la seconda voce. Non potete 
improvvisare. Pure il salmo cantato l’avete improvvisato. Un’altra volta 
dovete provare. Se volete educare i ragazzi, dovete essere voi i primi ad 
essere precisi: altrimenti non educherete mai nessuno.”

Eccomi, manda me
Il 14 novembre 1993 feci la promessa al Vescovo come animatrice 

di Azione Cattolica. Ci consegnò una medaglia con inciso: “Eccomi, 
manda me”. Ci fu spiegato: “L’‘eccomi’ non si esaurisce nell'attimo del 
sì, ma coinvolge tutta l'esistenza in un lavoro di continua conversione. 
Sarà Cristo, attraverso la compagnia e la Chiesa, a guidare i passi della 
nostra quotidiana strada di santificazione. [...] L'ambito della nostra 
missione è ampio quanto il mondo. Siamo chiamati a testimoniare Cri-
sto sempre e dovunque: in famiglia, al lavoro, nello studio, nel servizio 
per il bene comune. Rispondiamo nella forma singolare della ministe-
rialità di AC, seguendo la linea pastorale del Vescovo, in stretta collabo-
razione con lui e con tutti i sacerdoti in comunione con lui.”

La vocazione
Aveva un’enorme fiducia in noi: “Non è l'età che conta, ma la fede 

che avete dentro. [...] L'esercizio della libertà sta nelle scelte che faccia-
mo: siamo liberi solo compiendo continuamente delle scelte.” Signore, 
cosa vuoi da me? Tutte le cose che avevo sentito, anche se non compre-
se, lavoravano in me.

La sua malattia
Il 27 novembre 1994 lo seguimmo a Trevano. Parlò del rapporto con 

la malattia. Ero una giovane infermiera, diplomata da pochi mesi. La 
malattia la vedevo nei pazienti: cercavo di assisterli nel modo migliore, 
ma non ero io a soffrire. Le domande delle persone consapevoli di essere 
vicine alla morte mi spaventavano. Vacillava la mia fede. Mi ribellavo 
interiormente: “Perché permetti tutto questo? Perché non ci esaudi-
sci?”. Era il mistero della croce.

Pur senza risposte, ho sentito il bisogno di restare accanto ai mala-
ti, specialmente anziani o in fine vita. Spesso nel cuore sorgeva quella 
domanda: “Signore, perché ci hai abbandonato?”. Ma sentivo che era 

giusto restare su quella barca agitata, senza certezze. Il 1º marzo 1995 
il Vescovo Eugenio morì. Nell’articolo in sua memoria sul GdP si legge: 
“Quest’amore alla nostra compagnia non è stato solo spiegato o raccon-
tato, ma testimoniato nell’affetto profondo di Eugenio verso ognuno di 
noi, nell’attenzione alle nostre storie personali, soprattutto riguardo a chi 
era in crisi, a chi era colpito da malattia, a chi arrivava nuovo e spaesato. 
Questa è stata la passione di Eugenio per ogni persona. (...) Quanti dia-
loghi e sorrisi hanno contraddistinto la più sincera amicizia che la nostra 
vita, in questi anni determinanti, ha potuto incontrare.”

La morte
La morte restò per me un grande mistero, soprattutto quella dei 

bambini. Mi sentivo inadeguata nel porgere le condoglianze: cosa si 
può dire per portare consolazione?

La vita è andata avanti. Mi sono sposata, abbiamo avuto tre figli, 
nonostante gravidanze difficilissime. Era il 2006 quando, con mio ma-
rito, abbiamo perso Andrea. Fu un punto di rottura con quel Dio che 
pensavo onnipotente e che invece non aveva fatto nulla. “Chiedete e vi 
sarà dato” era diventata la truffa colossale di un Dio imbroglione.

Litigavo quotidianamente con Lui, colpevole di aver disatteso le mie 
speranze. A cosa serve un Dio muto? Alla perdita di un figlio si aggiun-
geva la perdita di Dio. Un sacerdote mi disse: “Continua pure a litigare 
con Dio… perché finché litighi, c'è ancora relazione.” 

Il Vescovo, nell'incontro del 27 novembre 1994, disse una cosa che ca-
pii solo anni dopo: “Più che pregare il Signore che si faccia la sua volontà, 
lo preghiamo di accogliere la nostra richiesta, di fare la nostra volontà.”

Col tempo la rabbia è scemata. Il dolore si è modificato: meno acu-
to, ma sempre presente. Questa esperienza ha cambiato anche il mio 
modo di stare accanto ai malati. Ora sapevo che si poteva sopravvivere.

La mia malattia
Sei anni fa, nel mezzo della mia specializzazione in cure palliative, ho 

avuto un nuovo confronto con la vita e la morte. Al campo invalidi di 
Olivone, dopo il contatto con un peluche molto polveroso, ho smesso 
di respirare. Era già successo con incenso e fiori, ma poi tutto rientrava. 
Stavolta no. Dopo la spesa, dissi a mio marito: “Meglio andare in ospe-



84 85

dale”. La Provvidenza volle che ci fosse un medico ORL, che diagno-
sticò subito un edema della laringe. Mi somministrarono vari farmaci e 
andai in cure intense per diversi giorni.

Nei mesi successivi ci furono altri episodi. Un medico mi disse: “Lei 
è come una bomba a orologeria.” Tornai a casa e rimasi isolata per mol-
to tempo. Mi sentivo come nei film con i condannati a morte: “Donna 
morta che cammina”. I miei cari svilupparono un olfatto migliore di un 
cane da tartufo. Dopo i primi mesi, decisi di ricominciare a lavorare e 
vivere oltre la paura. Se la vita fosse stata breve, volevo godermela. 

Ci disse il Vescovo Eugenio a Trevano — e lo sperimento ogni gior-
no: “La malattia ci fa sentire il tempo che viviamo. Ci accorgiamo che 
la vita è qualcosa di estremamente prezioso: è il dono più grande che 
abbiamo ricevuto dal Signore. Scopriamo che il tempo ha un’intensità 
diversa, è preziosissimo. Non abbiamo più la possibilità di sprecarlo, 
come l’avevamo prima. Il tempo diventa più consistente, qualche cosa 
che vorremmo vivere nel modo più intenso possibile”.

Ho iniziato a lavorare nel contesto delle cure palliative specialistiche; 
il mio modo di stare accanto ai malati terminali era cambiato. Ero la cu-
rante, ma allo stesso tempo mi sentivo anche una di loro. Quante volte 
mi hanno detto: “Signorina, lei non può capire”. E invece sì, eccome se 
capivo. Ho cambiato il mio modo di essere al loro capezzale: l’ascolto 
dei bisogni, l’accoglienza delle paure e delle speranze, il modo di aiutare 
a definire le priorità della vita.

La malattia – diceva il Vescovo Eugenio – “è una grazia”, anche se 
“urta apparentemente contro il buon senso e la ragione”. Se esaminiamo 
cosa avviene in noi durante la malattia, se la viviamo in modo cristiano, ci 
accorgiamo che in noi avviene un grande cambiamento. Ci sentiamo pro-
fondamente diversi, non siamo più quelli di prima. In questo sta la grazia.

Per me è cambiato soprattutto il valore del saluto, quando ci si lascia, 
perché non si ha più la certezza che ci sarà un nuovo incontro. È cambiata 
la percezione di cosa sia davvero importante nella vita. Più importante – 
ed Eugenio ce lo ha insegnato – del vivere sani, è il vivere in relazione con 
Colui che dà senso a ogni accadimento della nostra esistenza.

APPENDICE
Cardinale Marc Ouellet
Prefetto emerito del Dicastero per i Vescovi

UNA FORMAZIONE UNIVERSITARIA 
PER UNA CHIESA SINODALE
 
Veritatis Gaudium: per una “rivoluzione 
culturale” nell’ambito degli studi ecclesiastici

“L’esigenza prioritaria oggi all’ordine del giorno, infatti, è che tut-
to il Popolo di Dio si prepari ad intraprendere “con spirito” una 

nuova tappa dell’evangelizzazione. Ciò richiede «un deciso processo di 
discernimento, purificazione e riforma1». E in tale processo è chiamato a 
giocare un ruolo strategico un adeguato rinnovamento del sistema degli 
studi ecclesiastici”2. 

Quest’appello della Costituzione Apostolica Veritatis Gaudium di 
Papa Francesco interroga tutti gli istituti di studi ecclesiastici e dunque 
il vostro istituto nel suo trentesimo anniversario di fondazione. Alla luce 
dell’intuizione che ha guidato Mons. Eugenio Corecco, vostro fondatore, 
ho la sensazione che i suoi motivi di allora e quelli della nuova Costitu-
zione abbiano parecchio in comune e confermino il servizio e la ricerca 
qui intrapresa per una riforma sostanziale dell’impostazione degli studi, 
del metodo e dei contenuti della formazione offerta in questa stessa sede. 
Autorevoli testimonianze l’hanno sottolineato nel corso dell’anno giubi-
lare. Non sono altrettanto competente al fine di valutare i frutti prodotti 
dall’audace iniziativa del Vescovo di Lugano nel corso di questi anni ma, 
nel contesto dell’attuale ricerca per una Chiesa sinodale, mi permetto 
di sottolineare in linea di principio certe convergenze tra l’ideale che ha 

1 Papa Francesco, Esortazione Apostolica Evangelii Gaudium sull’annuncio del vangelo nel 
mondo attuale, 24 novembre 2013, n. 30.
2 Papa Francesco, Costituzione Apostolica Veritatis Gaudium circa le università e le facoltà 
ecclesiastiche, 8 dicembre 2017 (ora nota VG).



86 87

guidato il Fondatore e l’orientamento attuale degli studi ecclesiastici nella 
Chiesa: 

Essi, infatti, - scrive il Papa - non sono solo chiamati a offrire luoghi 
e percorsi di formazione qualificata dei presbiteri, delle persone di vita 
consacrata e dei laici impegnati, ma costituiscono una sorta di provvi-
denziale laboratorio culturale in cui la Chiesa fa esercizio dell’interpreta-
zione performativa della realtà che scaturisce dall’evento di Gesù Cristo 
e che si nutre dei doni della Sapienza e della Scienza di cui lo Spirito 
Santo arricchisce in varie forme tutto il Popolo di Dio: dal sensus fidei 
fidelium  al magistero dei Pastori, dal carisma dei profeti a quello dei 
dottori e dei teologi3.

L’indole sinodale della rifondazione degli studi emerge da queste righe 
che li definiscono come “una sorta di provvidenziale laboratorio culturale 
in cui la Chiesa fa esercizio dell’interpretazione performativa della realtà 
che scaturisce dall’evento di Gesù Cristo”. In effetti, questi termini pon-
gono l’accento sul perno della formazione: l’evento di Gesù Cristo come 
chiave d’interpretazione della realtà con lo sguardo della fede e - aggiunge 
il testo - in comunione con tutto il popolo di Dio. La formazione dei 
membri del popolo di Dio in ambito universitario non consiste perciò 
soltanto nel formare specialisti e nell’acquisire conoscenze e competen-
ze; essa consiste anzitutto nel fare l’esperienza di comunione radicata nel 
sensus fidei fidelium, con l’aiuto di questo laboratorio multidisciplinare 
attrezzato di carismi e ministeri, cosa che non può essere priva di un 
pieno coinvolgimento personale di ognuno con l’evento stesso di Gesù 
Cristo, un atteggiamento discepolare e comunionale che deve pervadere 
tutto l’ambiente, i rapporti personali nella comunità universitaria nonché 
il radicamento più ampio nella comunione ecclesiale. 

“Questo ingente e non rinviabile compito chiede, sul livello culturale 
della formazione accademica e dell’indagine scientifica, l’impegno gene-
roso e convergente verso un radicale cambio di paradigma, anzi – mi per-
metto di dire – verso «una coraggiosa rivoluzione culturale4»”5. Oltre la 
vigorosa retorica bergogliana qui in atto si deve apprezzare la pertinenza 
del suo appello a partire dai contenuti proposti come cardini della ricerca 

3 Ibid., n. 3.
4 Papa Francesco, Lettera enciclica Laudato si’ sulla cura della casa comune, 24 maggio 2015, 
n. 114.
5 VG, n. 3.

universitaria. Essi sono formulati nel Proemio della Veritatis Gaudium 
che parla dell’introduzione contemplativa “nel cuore del kerigma”, svi-
luppando una “mistica del noi” che deve pervadere la cultura ecclesiale 
soprattutto negli ambienti destinati a plasmare personalità integre, coe-
renti e missionarie. 

Eugenio Corecco, teologo, canonista e vescovo, avrebbe salutato con 
entusiasmo questi indirizzi magisteriali per gli studi ecclesiastici, non solo 
perché confermano l’orientamento globale della sua Facoltà, ma anche 
perché sviluppano esperienze e riflessioni da lui svolte durante il suo ser-
vizio accademico e pastorale. Egli è stato infatti un pioniere dell’attuale 
sviluppo sinodale come risulta dai suoi studi e pubblicazioni6. Di ciò vor-
rei sottolineare alcuni aspetti che sono a voi più conosciuti ma che riman-
gono profetici nell’insieme della ricerca teologica sinodale. Sarà questo 
il primo punto del mio intervento, che servirà a sviluppare in secondo 
luogo la mia proposta pneumatologica per una Chiesa sinodale, per con-
cludere infine con alcune riflessioni sul metodo teologico in vista di una 
nuova evangelizzazione radicata nel sensus fidei fidelium. 

Ringrazio vivamente per l’invito che mi è stato rivolto a partecipare 
a queste celebrazioni del trentennale della Facoltà Teologica di Lugano. 
Desidero rivolgere il mio più caloroso saluto a tutti voi, in particolare 
al dottor Mésoniat, membro del Movimento ecclesiale Comunione e 
Liberazione, che si è molto impegnato in questa notevole iniziativa. È 
per me l’occasione per proseguire il nostro dialogo fraterno nello spirito 
dei grandi autori che ci hanno profondamente ispirato e formato con 
la loro testimonianza ecclesiale e la qualità della loro ricerca teologica. 
Penso a Joseph Ratzinger/Benedetto XVI e Hans Urs von Balthasar di 
cui l’amicizia e le opere hanno giocato un ruolo indiretto ma importante 
all’origine di questa iniziativa. Da un lato, Ratzinger lamentava il tardivo 
sviluppo di un’ecclesiologia ‘teologica’ dopo il Concilio Vaticano II ed ha 
apportato un notevole chiarimento pneumatologico all’ecclesiologia di 
comunione7. Da un punto di vista diverso ma complementare, Baltha-
sar ha fornito elementi di ecclesiologia simbolica che integrano i carismi 

6 Cfr. Eugenio Corecco, La formazione della Chiesa cattolica negli Stati Uniti d’America 
attraverso l’attività sinodale, Il Mulino, Bologna 1992.
7 Cfr. Joseph Ratzinger, "Lo Spirito Santo come comunione", in La riscoperta dello Spirito, 
Jaca Book, Milano 1977, pp. 251-267.



88 89

nell'analisi delle strutture ecclesiali e del ministero petrino8. Entrambi i 
maestri esprimevano una grande stima per i movimenti ecclesiali, dovuta 
in parte alla loro dimensione mariana, una stima condivisa dallo stesso 
Papa Giovanni Paolo II, che si è ispirato alla loro esperienza carismatica 
per affermare la co-essenzialità delle dimensioni gerarchica e carismatica 
della Chiesa9. Poiché queste tematiche sono di grande attualità nella ri-
cerca di un’ecclesiologia sinodale, le tengo ben presenti mentre mi accosto 
al pensiero di Mons. Eugenio Corecco, fondatore di questa istituzione.

I - L'OPERA PROFETICA DI MONS. EUGENIO CORECCO 
PER UNA CHIESA SINODALE

   Anche ad uno studio sommario, l’opera di Mons. Eugenio Corec-
co si rivela profetica in rapporto all’attuale sviluppo di un’ecclesiologia 
sinodale. Riterrò qui solo tre aspetti che pongono in evidenza una parte 
importante del suo contributo: egli è stato un pioniere dell’ecclesiologia 
di comunione, un sostenitore rimarchevole per un rinnovato statuto dei 
carismi nell’ecclesiologia cattolica e un artefice della necessaria conver-
sione teologica del Diritto canonico10. Ecco ciò che vorrei commentare 
brevemente come sintesi parziale di un contributo accademico a servizio 
del rinnovamento dell’ecclesiologia nel XX secolo, il cui frutto principale 
è stato l'istituzione di questa nuova facoltà di teologia aperta alla dimen-
sione universale e carismatica della Chiesa. 

Un pioniere dell'ecclesiologia di comunione
Il significato storico ed ecclesiale di questo istituto teologico sarebbe 

incomprensibile senza la teologia della comunione sviluppata da Corecco 
in dialogo con le forze vive del suo tempo: Hans Urs von Balthasar, Klaus 

8 Cfr. Hans Urs von Balthasar, Il complesso antiromano. Come integrare il papato nella Chie-
sa universale, Queriniana, Brescia 1974. 
9 Cfr. S. Giovanni-Paolo II, Discorso ai movimenti ecclesiali e alle nuove comunità, 30 
maggio 1998; Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Iuvenescit Ecclesia ai Vescovi 
della Chiesa cattolica sulla relazione tra doni gerarchici e carismatici par la vita e la missione 
della Chiesa, 15 maggio 2016.
10 Cfr. Jacques Bagnoud, Charismes et mouvements selon Mgr Eugenio Corecco, Ed. 
Chora, Roma 2020; Charismes et structures juridiques selon Mgr Eugenio Corecco avec ap-
plication à trois charismes: communion et libération, le néocatechuménat et l'Opus Dei, Ed. 
Chora, Roma 2021.

Morsdorf, Joseph Ratzinger, Antonio M. Rouco Varela, Luigi Giussani, 
ecc. Un fitto carteggio con il primo mostra il suo coinvolgimento sin 
dalla prima ora nella fondazione delle Rivista Teologica Internazionale 
Communio negli anni ‘70. Una solida amicizia con Mons. Luigi Gius-
sani, fondatore del Movimento ecclesiale Comunione e Liberazione, ha 
cristallizzato in lui il senso dell’appartenenza a Cristo come fondamento 
ultimo di ogni comunione antropologica ed ecclesiale. La sua formazione 
giuridica presso il maestro di Monaco, Klaus Morsdorf, gli ha procurato 
una cultura storica e critica del Diritto ecclesiastico avviata a divenire 
sempre più orientata teologicamente in dialogo con il Cardinale Antonio 
M. Ruoco Varela11.

Ritengo questa Facoltà come il frutto principale del suo ministero epi-
scopale poiché corona la sua carriera di teologo, di giurista e di successore 
degli apostoli; egli era consapevole di compiere un gesto di grande signifi-
cato simbolico e di obbedire ad una missione che andava oltre i limiti del-
la sua persona e della sua diocesi. Non credo di sbagliare sostenendo che 
l’ispirazione di questa iniziativa non gli fu inculcata in primo luogo dalle 
problematiche post-conciliari circa la formazione del clero che l’hanno 
fortemente preoccupato e coinvolto, né dalla critica situazione degli studi 
ecclesiastici, ma da una articolata visione dell’ecclesiologia di comunione 
che vedeva emergere dai testi del Concilio Ecumenico Vaticani II ma 
ad un livello ancora poco elaborato teologicamente e giuridicamente12. 
Occorrerà di fatto attendere il Sinodo speciale del 1985 perché l’idea di 
comunione venga chiaramente affermata come l’asse portante dell’eccle-
siologia conciliare.

Eugenio Corecco si è impegnato a pensare la Chiesa giuridicamente 
a partire dalla communio compresa come koinonia, partecipazione alla 
comunione trinitaria mediante i doni della Parola e dei sacramenti, così 
come integrando la dimensione del carisma quale elemento costitutivo 
dell’ecclesiologia.  «L’essenza del principio communio consiste nel fatto di 

11 Cfr. Antonio Maria Rouco Varela, Teología y Derecho. Escritos sobre aspectos fun-
damentales de Derecho Canónico y de las relaciones Iglesia-Estado, Ediciones Cristiandad, 
Madrid 2003.
12 Cfr. E. Corecco, “Ontologia della sinodalità”, in A. Autiero – O. Carena (ed.), Pastor bonus 
in Populo. Figura, ruolo e funzioni del vescovo nella Chiesa, Città Nuova, Roma 1990, pp. 
303-329.



90 91

presupporre la totale immanenza e inseparabilità di tutti gli elementi che 
costituisce la Chiesa»13. Mons. Corecco radica la sinodalità nella Com-
munio, ispirato dalla teologia orientale con la sue tradizioni liturgiche e 
mistiche. La sinodalità è anzitutto grazia, partecipazione alla comunione 
trinitaria in virtù del battesimo e della sua articolazione teologico-giuri-
dica nella collegialità episcopale. Egli sa collegare come pochi gli aspetti 
dogmatici, giuridici e pastorali della sinodalità, abbracciando l’intero am-
bito dei rapporti tra la Trinità e la Chiesa, tra Chiesa universale e parti-
colare, primato petrino e collegio dei vescovi, tra vescovo e presbiterio 
nella Chiesa locale, tra sensus fidei fidelium, carismi e gerarchia; la chiave 
del suo pensiero consiste nel concepire la communio come un mistero di 
reciprocità e mutua appartenenza di tutti i membri del popolo di Dio in 
base alla fede che fa di tutti un solo corpo di Cristo.

Ancor prima che la Chiesa sinodale divenga oggi un programma da 
realizzare in coerenza con il pensiero conciliare, Corecco ha fornito delle 
spiegazioni teologico-giuridiche dei diversi principi della sinodalità che 
esplicitano l’ecclesiologia di comunione. Innanzitutto il principio della 
reciproca immanenza tra la Chiesa universale e la Chiesa particolare (in 
quibus et ex quibus)14 come realizzazione dell’unica Chiesa di Cristo15; 
l’immanenza reciproca tra ogni vescovo e il collegio dei vescovi, cum 
Petro et sub Petro, come realizzazione della communio ministeriorum; 
l’immanenza reciproca tra il vescovo ed il suo presbyterium a servizio 
della communio fidelium come realizzazione della Chiesa locale; l’im-
manenza reciproca tra ogni fedele battezzato e l’universalità dei membri 
della communio fidelium, la più fondamentale, al cui servizio tutte le 
altre dimensioni si integrano come servizi fondati su dei sacramenti, dei 
ministeri e dei carismi16.

13 E. Corecco, Canon Law and Communio. Writings on the Constitutional Law of the 
Church, edito da G. Borgonovo e A. Cattaneo, LEV, Città del Vaticano 1999, p. 290.
14 Cfr. Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, n. 23, §1: “I singoli vescovi, invece, sono il 
visibile principio e fondamento di unità nelle loro Chiese particolari, queste sono formate ad 
immagine della Chiesa universale, ed è in esse e a partire da esse che esiste la Chiesa cattolica 
una e unica” (ora nota LG).
15 E. Corecco, Canon Law and Communio…, p. 349: « The one Church of Christ subsists 
in the Roman Catholic Church on account of the fact that in her, the immanence between 
the universal and the particular is so perfect as to realize the fullness of communion”.
16 Ibid., pp. 348 ss.

Egli amplifica la stessa visione della communio ierarchica all’imma-
nenza reciproca tra il sacerdozio comune dei battezzati e il sacerdozio 
ministeriale, dal momento che il primo si conserva presso i ministri ordi-
nati e determina il loro carisma particolare come servizio del sacerdozio 
comune; quest’ultimo è più fondamentale ma richiede l’aiuto del dono 
istituzionale del sacramento dell’Ordine per partecipare obiettivamente 
all’Offerta soggettiva di Cristo Sacerdote al Padre suo per la salvezza del 
mondo. Il ministro ordinato infatti, in virtù di uno specifico dono dello 
Spirito Santo, rende presente in sacramento l’Offerta oggettiva di Cristo 
Sacerdote, affinché il popolo di Dio nel suo insieme partecipi all’unico 
Sacerdozio di Cristo17. L’immanenza reciproca delle due partecipazioni 
all’unico Sacerdozio di Cristo costituisce il mistero della Communio ec-
clesialis, la cui massima espressione, culmen, fons et origo, è la celebra-
zione eucaristica18.

La sua finezza teologica si esprime con un senso della Chiesa comu-
nione che ne enuncia il Mistero con il concetto di immanenza reciproca, 
di origine trinitaria, senza peraltro che la sua articolazione sia teologi-
camente molto avanzata. Egli possiede una chiara visione della Chiesa, 
Corpo di Cristo, che gli appartiene in virtù della Parola e del Sacramento, 
ma non integra in modo molto esplicito la dimensione pneumatologica, 
salvo quando parla dei carismi. La sua perentoria affermazione che la 
Chiesa è «la Chiesa di Cristo» lascia infatti nell’ombra la missione dello 
Spirito Santo che è peraltro la chiave indispensabile per spiegare l’imma-
nenza reciproca della Persone divine nella Trinità, quella delle due nature 
nella Persona di Cristo e quella delle persone umane nella comunione 
ecclesiale. Egli sostiene che la Chiesa è il Sacramento della Trinità, ma 
il suo cristocentrismo assai accentuato lascia in sospeso alcune virtualità 
pneumatologiche della comunione trinitaria nella comunione ecclesiale. 
L’ultima grande opera di Balthasar su Lo Spirito di Verità avrebbe potuto 
fornirgli delle prospettive complementari ma è giunta troppo tardi per 
essere veramente tenuta presente nelle sue considerazioni sistematiche. È 
qui possibile prolungare il suo pensiero ed approfondirlo partendo da una 
visione di maggiore insieme dell’auto-donazione trinitaria, che si esprime 

17 L’autore radica in Balthasar la sua riflessione sul sacerdozio: cfr. ibid., pp. 125-126; H. Urs 
von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, Jaca Book, Milano 1996.
18 E. Corecco, Canon Law and Communio…, p. 325.



92 93

non solo nel Verbo incarnato ma nel suo prolungamento ecclesiale in cui 
lo Spirito Santo gioca un ruolo centrale senza soppiantare il primato di 
Cristo, conducendolo al contrario alla sua pienezza di fecondità. Tornerò 
su questo più avanti.

In ogni caso, Mons. Eugenio Corecco rimane a mio avviso un grande 
profeta della Chiesa sinodale mediante la sua riflessione sistematica sulla 
comunione ecclesiale con le sue diverse declinazioni teologiche così come 
sui meccanismi giuridici di partecipazione alla sua attualizzazione. Gli at-
tuali dibattiti sulla sinodalità non hanno davvero preso la misura di que-
sto pensiero ricco ed equilibrato che elabora una visione pratica e fedele 
al mistero, resistendo alle pressioni culturali e superando dall’interno una 
tradizione canonica positivista. Pochi teologi hanno prodotto come lui 
delle riflessioni così articolate e pertinenti circa la natura e la portata dei 
voti in assemblea. Le opzioni ecclesiologiche per il consenso come mec-
canismo di decisione, i limiti del voto consultivo o deliberativo hanno co-
stituito l’oggetto delle sue analisi penetranti come giurista teologicamente 
motivato e preoccupato di integrare gli elementi della grazia nel diritto.

Promotore di un nuovo statuto dei carismi nella Chiesa
Corecco ha sostenuto un ruolo d’eccezione, teologico e canonico, per 

il riconoscimento e l'integrazione dei carismi nella Chiesa, un compito 
da continuare, poiché se l'assemblea conciliare ha liberato la dimensione 
carismatica, questa è ancora poco integrata dal munus regendi dei vesco-
vi. Le ragioni sono molte e tra loro spicca la debole tradizione cattolica a 
riguardo, le divisioni tra cristiani, nonché il fatto che i carismi non sono 
stati riconosciuti come tali nel Codice del 1983; il vocabolo ‘carisma’ è 
stato bandito e per motivi non convincenti, nondimeno se ne parla con 
espressioni diverse ma non equivalenti. L’Autore lamenta questa recezio-
ne parziale del Concilio Vaticano II, che è stato esplicito circa i carismi19.

A questo proposito, egli merita di essere ringraziato e celebrato in oc-
casione di questa commemorazione, che si inserisce nel contesto di al-
cuni importanti sviluppi nella Chiesa sulla sinodalità: la pubblicazione 
della nuova Costituzione Apostolica Praedicate Evangelium, che riforma 
la Curia Romana, e i dibattiti che ha generato, così come le due sessio-

19 Cfr. LG, n. 4; n. 12; n. 30; cap. 6.

ni del Sinodo sulla Sinodalità (2021-2024), che avranno conseguenze 
importanti per la consapevolezza dell'identità sinodale della Chiesa e 
delle molteplici pratiche che devono porla in opera. La ricerca teologica 
dovrà anche continuare per sviluppare ciò che è stato iniziato ma poco 
approfondito. Mons. Corecco rimane un interlocutore di primo piano 
da consultare, soprattutto sul tema dei movimenti ecclesiali: «La novità 
dei movimenti ecclesiali che ha permesso di chiarire il posto del cari-
sma nella vita della Chiesa e la sua importanza giuridica per l'edificazione 
delle comunità particolari e della Chiesa nel suo insieme. Il carisma è 
l'elemento cardine della costituzione della Chiesa, accanto alla Parola e ai 
Sacramenti. Ciò restituisce alla gerarchia la sua vera relatività in relazio-
ne all'incarnazione del Figlio nella sua Parola e nei suoi Sacramenti e in 
relazione alla persona dello Spirito Santo che dà vita al Corpo attraverso 
i carismi»20. Avendo portato a questo Sinodo un messaggio analogo per 
quanto riguarda i carismi, devo ammettere che la strada è ancora in salita 
perché questa dimensione costitutiva della Chiesa sia riconosciuta e pro-
mossa nel suo corretto valore.

Il contributo di Corecco per un nuovo statuto dei carismi nell'eccle-
siologia nel nostro tempo anticipa in qualche modo questi sviluppi e ba-
sterebbe a giustificare il ruolo sinodale profetico della Facoltà da lui fon-
data, che nulla ha perso della sua attualità, al contrario, e che può ispirare 
l'attività accademica in Europa e altrove. È davvero notevole che questa 
Facoltà abbia accolto e formato tanti carismi diversi che hanno cercato 
l'aiuto del suo insegnamento e dei suoi metodi originali. Essi hanno tro-
vato qui un quadro accademico aperto alla diversità pur avendo a cuore 
l'unità della Chiesa e la fedeltà al Magistero romano. In questo spirito, 
la cura per un'adeguata formazione dei sacerdoti è stata una costante nel 
ministero pastorale del vescovo Corecco, che non militava di certo per la 
loro relativizzazione in un contesto formativo neutro, quanto piuttosto 
per la loro specifica e sinodale incorporazione nella comunione ecclesiale. 
Il Fondatore era interessato inoltre alla missione dei laici, ai loro carismi 
e alla loro formazione, quale degno discepolo e amico di Mons. Luigi 
Giussani. Questa felice collaborazione ha permesso di creare una origi-
nale formula formativa, basata sulla coscienza vocazionale e sull'impegno 

20 J. Bagnoud, Charismes et mouvements…, p. 131.



94 95

personale verso Cristo prima e al di sopra di ogni scelta particolare. A 
questa riconosciuta competenza occorre aggiungere la sua mistica sacer-
dotale nutrita di contemplazione, la sua consapevolezza di partecipare 
pienamente ad un carisma comunitario originale, la sua responsabilità di 
vescovo che porta ad un alto grado di sintesi esistenziale e pastorale la sua 
multiforme esperienza della comunione ecclesiale. Grazie all'amicizia di 
Balthasar e di Ratzinger, e forte della sua lucidità sui problemi ideologi-
ci postconciliari, ha avuto il coraggio di erigere una facoltà ecclesiastica 
europea nonostante certe opposizioni e pregiudizi, che ha saputo vincere 
con la sua personalità calda e aperta al dialogo, la cui prematura fine, 
in un'età ancora promettente di nuove conquiste, è da rimpiangere dal 
punto di vista umano.

I due grandi maestri che hanno accompagnato la sua iniziativa erano 
colpiti dal dinamismo dei movimenti ecclesiali in generale e di Comunio-
ne e Liberazione in particolare, che mi paiono anche tra le più belle novi-
tà della fioritura carismatica post-conciliare. La continuazione del dialogo 
su queste novità non è superflua in questo momento di discernimento 
dei futuri cammini della sinodalità, poiché si è prestata poca attenzione 
ai movimenti ecclesiali e di conseguenza troppo poca importanza è stata 
concessa ai carismi nell'ultimo Sinodo sulla sinodalità. La posta in gioco 
di questa carenza è il perpetuarsi di modelli ecclesiologici sviluppati sulla 
base delle scienze umane in luogo di un più decisivo radicamento nel mi-
stero della Chiesa. La ragione predomina allora sulla fede, le strutture pre-
valgono sullo Spirito e le esigenze di inculturazione e di partecipazione, 
certamente necessarie, impongono soluzioni orizzontali in cui la presenza 
dello Spirito è evocata ma poco integrata nell'attuazione della sinodali-
tà nel senso proprio della comunione ecclesiale. Questa rischia allora di 
fermarsi a delle considerazioni strutturali sull'organizzazione ecclesiale a 
scapito dello sguardo contemplativo che discerne il divino nell'umano, 
il mistero della comunione trinitaria all'opera nella laboriosa fraternità 
umana che si sviluppa intorno all'Eucaristia. Come prevenire questa po-
tenziale deriva dell'ecclesiologia sinodale se non con l'aiuto della pneu-
matologia, che mette in luce il radicamento cristologico e trinitario della 
missione della Chiesa? Ecco quanto accennerò brevemente dopo il terzo 
aspetto premesso all'inizio, e cioè il suo contributo alla conversione teo-
logica del diritto canonico.

Artefice di una conversione teologica del diritto ecclesiastico
Discepolo del grande maestro di Monaco, Klaus Morsdorf, Corecco 

era particolarmente consapevole dei limiti storici della scienza canonica, 
molto condizionata da una tradizione positivista mutuata dal diritto ci-
vile e da un'ecclesiologia della societas perfecta di cui il Codice del 1983 
riflette con evidenza le tracce21. Da questo punto di vista egli rilevò le 
debolezze di questo Codice che ha optato per una recezione «eccessiva-
mente pragmatica», secondo lui, dell'ecclesiologia del Concilio, poiché 
integra la Parola e i sacramenti da un punto di vista «funzionale» anziché 
farlo da un punto di vista «costituzionale»22. Ciò significa porre l’accento 
sul fare senza una sufficiente considerazione dell'essere e dei fondamenti 
dell'identità cristiana ed ecclesiale. Il Codice evita altrettanto sistemati-
camente il termine «carisma» al punto di dimenticarne il valore «come 
se non fossero un elemento essenziale della costituzione della Chiesa»23. 
Buona parte della sua testimonianza personale e del suo ministero illustra 
l'importanza di questa dimensione carismatica che egli sa collocare stori-
camente e che sviluppa mostrando perché e in qual modo essa è costituti-
va della nozione di Chiesa, anche se non fa parte di ciò che egli definisce 
«istituzione»24. In questo egli rivela una penetrazione ed una creatività 
ragguardevoli.

 Uno dei contributi maggiori di Corecco in questo senso è il supe-
ramento della dicotomia tra carisma e istituzione e la sua integrazione 
della realtà complessa della Chiesa, interiore e visibile, nell’analisi giu-
ridica. Il diritto non può limitarsi a regolamentare gli aspetti esterni ed 
organizzativi della Chiesa come se essa fosse una società come le altre; il 
diritto deve essere anche il “diritto della grazia”, cioè il diritto dei doveri 
e obblighi che scaturiscono dalla partecipazione dei fedeli al mistero inte-
riore irriducibile della comunione ecclesiale. Da qui la sua riflessione per 

21 E. Corecco, Canon Law and Communio…, pp. 284 ss
22 Ibid., p. 290
23 Ibid., p. 292.
24 Ibid., pp. 321-322: egli corregge la riduzione dell’istituzione alla dimensione gerarchica 
mostrando che «l’opus proprium» dello Spirito Santo, per costituire la communio, è quello di 
intervenire altrettanto nella dimensione sacramentale battesimale che conferisce il sacerdozio 
comune dei fedeli. E conclude: «Ora, la ‘communio’ come opera specifica dello Spirito Santo 
non è solo l’idea centrale insegnata dal Concilio Vaticano II, ma costituisce anche, per usare la 
terminologia scolastica, il ‘principio formale’ del Diritto canonico».



96 97

convertire l’approccio prevalentemente positivistico storico del diritto in 
approccio teologico, superando così l’influsso in ambiente cattolico del 
divorzio veicolato dal protestantesimo tra l’istituzione visibile e la comu-
nità invisibile25. 

A questo proposito, occorre notare la sua riflessione epistemologica sul 
Codice, che osserva alcuni limiti che non permettono di integrare la so-
stanza teologica come fondamento delle leggi e delle norme. Ad esempio, 
l'idea di reciproca immanenza delle realtà ecclesiali è soppiantata da delle 
considerazioni di poteri o facoltà applicate ad ambiti materiali invece di 
essere intese come dimensioni o aspetti formali di una stessa realtà com-
plessa.

Sulla controversa questione del potere d'ordine e di giurisdizione, Co-
recco si inserisce nella linea del suo maestro Klaus Mörsdorf, basandosi 
sulla sua idea di un «grundbestand» di giurisdizione già presente nel sa-
cramento dell'Ordine, per affermare la prevalenza del sacramento sulla 
missio canonica conferita dal Sommo Pontefice.26 A questo proposito, 
egli critica fortemente il Codice del 1983, che sostituisce il termine Sacra 
Potestas con le categorie funzionali meno teologiche dei tria munera. Nel 
fare ciò, egli lamenta l’ambiguità del Codice che cerca sprovvedutamente 
di conciliare l'ecclesiologia della societas con l'ecclesiologia della commu-
nio. La svolta ecclesiologica del Concilio ha rappresentato una sfida poco 
comune per il Diritto canonico perché suppone un cambio di metodo, 
una riflessione sul mistero della Chiesa e non solo sulla sua dimensione 
visibile e giuridica. La sua interpretazione della Sacra Potestas mi sembra 
tuttavia strettamente cristologica e può essere sfumata con l'aiuto della 
dimensione pneumatologica della missione canonica, che non può essere 
ridotta a una formalità amministrativa.

25 Cfr. “Sacramento y derecho: ¿Antinomia en la Iglesia? Reflexiones para una teología del 
derecho canónico”, in A.-M. Rouco Varela, Teología y Derecho..., pp. 23-80.
26 Cfr. A. Cattaneo, “La complementarietà di ordine e di giurisdizione nella dottrina di Klaus 
Mörsdorf”, in AA.VV., Excerpta e dissertationibus in Iure Canonico, vol. I, Pamplona 1983, 
pp. 383-438, qui p. 412: “La ragione per cui il vescovo è il ministro ordinario della cresima e 
dell'ordine sacro è spiegata dall'Autore con l'argomento visto nel capitolo precedente e soprat-
tutto nella nota 79; questa spiegazione può indurre a considerare Mörsdorf uno dei precursori 
della dottrina conciliare sulla consacrazione episcopale. Infatti egli espose già nel 1959 la tesi 
secondo la quale nella consacrazione episcopale il vescovo riceve un potere con una parte fon-
damentale (Grundbestand) di potestà di giurisdizione”.

Tutto sommato, Corecco mi sembra aver sostenuto un ruolo profeti-
co in prospettiva sinodale, ha svolto una missione importante al servizio 
dell'ecclesiologia di comunione, soprattutto con la sua promozione dello 
statuto dei carismi in ecclesiologia e il suo impegno nella trasformazione 
teologica e metodologica del Diritto ecclesiale, un compito che è ancora 
un grande cantiere aperto. Quanto seguirà del Sinodo sulla sinodalità 
darà a questo compito un impulso decisivo che dovrà avvalersi del patri-
monio e delle competenze di questa Facoltà.

II - PROSPETTIVE PNEUMATOLOGICHE PER UNA 
ECCLESIOLOGIA SINODALE

Le considerazioni che seguiranno estendono l'approccio pneumato-
logico del rapporto tra il sacerdozio comune dei fedeli e il sacerdozio 
gerarchico dei ministri27, come pure quelle sullo Spirito Santo e la sa-
cramentalità della Chiesa28 che ho sviluppato presso la Facoltà dell’Ita-
lia Settentrionale a Milano. Due principi fondamentali guidano la mia 
riflessione sistematica: l'incarnazione del Verbo fino al mistero pasquale 
di Cristo come evento trinitario; e l'incarnazione sui generis dello Spirito 
Santo nella Chiesa, Corpo di Cristo, secondo il modo proprio della sua 
Persona trinitaria, il modo comunione in conformità con la sua Persona-
Comunione. In questa logica trinitaria di Incarnazione, le due missioni 
divine del Verbo e dello Spirito cooperano strettamente e inseparabil-
mente senza impedire la nostra percezione del modo proprio di esprimer-
si di ogni Persona divina.

Per onorare questa commemorazione, propongo di articolare l'eccle-
siologia di COMMUNIO e MISSIO in prospettiva sinodale, a partire 
dall’auto-donazione trinitaria che si dispiega nell'economia della salvezza 
attraverso le missioni congiunte di Cristo e dello Spirito. È infatti sulla 
base di queste missioni divine intese come evento permanente che si evita 
la separazione tra la comunione e la missione, che appare inevitabilmente 

27 Cfr. Card. M. Ouellet, “Lo Spirito Santo e il sacerdozio di Cristo nella Chiesa: una pro-
spettiva trinitaria fondamentale”, in id. (dir.), Per una teologia fondamentale del sacerdozio. 
Vol. 1: Atti del Simposio promosso dal Centre de Recherche et d’Anthropologie des voca-
tions, Città del Vaticano, Aula Paolo VI, 17-19 febbraio 2022, LEV, Città del Vaticano 2023, 
pp. 123-144.
28 Ibid., “Lo Spirito Santo e la sacramentalità della Chiesa”, Teologia, Glossa, 4/2023, pp. 
529-554.



98 99

come l'insidia di un approccio funzionale o organizzativo alla Chiesa. Ciò 
che si sperimenta di fatto come unitá di comunione e missione in alcune 
comunità è talvolta percepito come chiusura o auto-referenzialità dai so-
stenitori di un'ecclesiologia più funzionale. Occorre conciliare in profon-
dità i diversi approcci ecclesiologici. Queste due dimensioni coincidono 
dal momento che le missioni divine del Verbo e dello Spirito costituisco-
no in permanenza la comunione ecclesiale essenzialmente missionaria e 
rimangono sempre l'asse portante per la diffusione del Vangelo nel mon-
do. La missione della Chiesa, incarnata in ogni cultura e in ogni tempo, 
non è infatti in primo luogo un processo di espansione del Vangelo grazie 
ai mezzi che può fornire un mondo unificato dai fenomeni di comuni-
cazione e globalizzazione. Essa è prima di tutto un fenomeno di osmosi 
spirituale, un irraggiamento dello Spirito Santo attraverso gli umili mezzi 
della comunione della Chiesa.

La missione è innanzitutto il dispiegamento della comunione trinita-
ria nei e mediante dei soggetti battezzati, che testimoniano personalmente 
e comunitariamente la loro partecipazione all’auto-donazione al mondo 
dell'Amore trinitario in Gesù Cristo. Questa partecipazione sacramentale 
e missionaria si manifesta come processo di inculturazione del Vangelo 
sotto l'influsso dello Spirito di Cristo risorto. Nel corso dei secoli e attra-
verso un dinamismo di interculturalità, i battezzati hanno testimoniato e 
testimoniano il Vangelo nella forza dello Spirito, che opera la «fusione de-
gli orizzonti»29 e le trasposizioni creative consentendo alla comunione ec-
clesiale di integrare nel rispetto le diverse culture, purificandole ed elevan-
dole30, anche a vantaggio della propria identità culturale. A tal fine, ogni 
missione nello spirito sinodale deve partire dalla comunione, svolgersi 
in comunione e rivitalizzarsi costantemente nella celebrazione eucaristica 
della comunione tra Dio e il suo popolo, poiché l'Eucaristia, mistero di 
fede, rimane la fonte e il culmine di ogni sinodalità missionaria.

Una tale visione ipotizza una rinnovata contemplazione della missio-
ne propria dello Spirito Santo nel quadro dell'Alleanza, questo quadro 
originario che costituisce l'articolazione fondamentale della rivelazione 

29 Espressione filosofica di H. Gadamer per descrivere il processo ermeneutico, che qui uti-
lizzo per sottolineare il ruolo predominante dello Spirito Santo in ogni autentico processo di 
inculturazione del Vangelo.
30 Cfr. LG, n. 13

divina. L'Alleanza del Creatore e della sua creatura in Cristo definisce 
infatti la relazione originaria di Dio con la sua creatura, secondo la Sacra 
Scrittura. Il principio dell'Alleanza si dispiega in effetti dalla creazione 
fino al compimento di tutte le cose, secondo la logica dell'incarnazione 
del Verbo con la cooperazione dello Spirito Santo; ciò si realizza sia per 
la congiunzione delle due nature, divina e umana, nell'unione ipostatica 
del Verbo incarnato, sia per il frutto di questa unione: l'effusione dello 
Spirito Santo come fecondità del mistero pasquale, fecondità della Nuo-
va Alleanza consumata in Gesù Cristo morto e risorto. Di conseguenza, 
la missione propria dello Spirito Santo si dispiega gradualmente come 
il frutto maturo dell’auto-donazione trinitaria; dopo aver servito come 
in sordina la missione del Verbo creatore e redentore, essa porta al loro 
definitivo compimento l'opera del Padre e del Figlio, glorificando l’Uno 
e l’Altro, rendendo le creature stesse partecipi della comunione trinitaria.

In campo ecclesiologico, ciò significa che i credenti partecipano sin 
da questa vita alla comunione delle Persone divine mediante la fede, il 
battesimo e gli altri sacramenti; ciò significa anche che vocazioni, carismi 
e ministeri sono donati ai membri del Corpo di Cristo per la loro crescita 
spirituale e per il bene comune (1Cor 12,7) nella comunità ecclesiale e 
missionaria. Tra l'Alfa della Comunione Trinitaria e l'Omega del Regno 
di Dio tutto in tutti (1Cor 15,28), c'è tutta l'economia della salvezza che 
è un'economia dell'incarnazione del Verbo in Gesù Cristo, prolungata 
dall'incarnazione dello Spirito nel Corpo ecclesiale di Cristo, incarna-
zione in forma comunionale secondo la sua ipostasi, che non oscura ma 
conferma il primato di Cristo sulla Chiesa. La missione dello Spirito non 
consiste infatti nell'affermare se stesso come il grande protagonista della 
salvezza ma piuttosto nel prendere ciò che è di Cristo per renderlo espli-
cito e condurlo alla pienezza: Quando verrà lui, lo Spirito della verità, vi 
guiderà a tutta la verità, perché non parlerà da se stesso, ma dirà tutto 
ciò che avrà udito e vi annuncerà le cose future. Egli mi glorificherà, 
perché prenderà da quel che è mio e ve lo annuncerà. (Gv 16,13-14). Lo 
Spirito si sforza infatti di glorificare il Padre e il Figlio facendo contem-
plare la loro opera, lasciandosi effondere da loro ed effondendo se stesso 
a quanto vi è di più intimo delle creature redente, per renderle prima di 
tutto consenzienti all'Amore misericordioso del Padre; ma anche per im-
pegnarle, come la Vergine Maria, nel servizio della comunione trinitaria 



100 101

nel mondo. Questa sublime vocazione battesimale affonda le sue radici 
nella glorificazione reciproca delle Persone divine, che essa riceve la grazia 
di servire umilmente ma realmente, vivendo la sua esistenza come una 
missione nella sequela di Cristo nella potenza dello Spirito.

In questa visione globale, le missioni divine manifestano allo stesso 
tempo la loro inseparabilità, la loro continuità e la loro differenza, secon-
do la distinzione delle ipostasi nella comunità delle opere divine ad extra. 
La logica salvifica dell'Incarnazione riguarda tutta la Trinità e coinvolge 
pienamente ogni Persona, anche se è solo il Verbo ad incarnarsi perso-
nalmente in Gesù Cristo. Ogni Persona ha in questo un ruolo essenziale 
poiché il Padre invia il Figlio e lo accompagna con il suo Spirito affinché 
la sua obbedienza redentrice compia la volontà di Alleanza del Padre con 
la sua creazione; il Verbo incarnato è concepito dallo Spirito Santo sin dal 
primo istante della sua incarnazione fino al suo ultimo respiro, quando 
consegna lo Spirito al Padre suo al termine della sua missione; il Padre gli 
dona in cambio lo Spirito che lo risuscita dai morti e lo innalza alla sua 
destra, autenticando così l'obbedienza divino-umana del suo Figlio uni-
genito, mediante l'effusione dello Spirito sulla sua carne e su ogni carne, 
che conferma il successo e la fecondità della nuova ed eterna Alleanza. 
Lo Spirito Santo, come vincolo d'Amore intra-trinitario che procede dal 
Padre, è ormai operante non più soltanto come Co-operatore della Costi-
tuzione ipostatica del Figlio incarnato, ma come Protagonista della mis-
sione della Chiesa, Corpo e Sposa di Cristo risorto, che diviene per mezzo 
di Lui Sacramentum Trinitatis per la salvezza del mondo.

 Questo protagonismo dello Spirito Santo non succede alla missione 
del Verbo come nelle successioni discontinue di questo mondo; la mis-
sione propria dello Spirito è di compiere, di perfezionare, di elevare ad 
un'altra dimensione la missione del Figlio dandogli una nuova trascen-
denza e fecondità in rapporto al suo raggio d'azione sulla terra. Nella 
sua fase pre-pasquale, il Verbo incarnato avvertiva i limiti del tempo e 
dello spazio, camminava come uno di noi, condizionato da certe precise 
coordinate della storia umana; dopo la Pasqua, nella sua condizione di 
Signore Risorto, egli trascende la storia che si svolge ormai in lui, sotto 
l'influsso del suo Spirito.

 Bisogna quindi dire che la missione di Cristo Salvatore è più che 
mai attuale ed efficace grazie allo Spirito. La loro reciproca immanenza 

si dispiega attraverso l'evento della risurrezione come una nuova coope-
razione che conferisce a Cristo Signore dell'universo e Capo della Chiesa 
una onnipresenza operativa, che è concretamente percepibile in tutte le 
dimensioni sacramentali, kerigmatiche e missionarie della Chiesa; inol-
tre, data la portata universale del suo sacrificio redentore, la sua influenza 
si manifesta anche nelle aspirazioni, nelle realizzazioni e nei valori del 
mondo che convergono verso il Regno di Dio, anche se è più difficile 
discernerla. Compagno inseparabile, lo Spirito accompagna tutte le ma-
nifestazioni oggettive e soggettive di Cristo risorto, nella Chiesa e fuori 
dai confini della Chiesa, lasciandosi effondere da Lui su ogni carne dopo 
averlo risuscitato dai morti. Egli svolge in tal modo il proprio ruolo di 
glorificatore del Padre e del Figlio, prolungando la loro reciproca imma-
nenza nella comunione ecclesiale che proviene dalle strutture sacramen-
tali che partecipano della comunione trinitaria. Lo Spirito Santo porta 
allora al suo termine la reciproca glorificazione delle Persone divine nell'e-
conomia salvifica, rendendo la creatura stessa protagonista delle missio-
ni divine, co-partecipe della mutua glorificazione del Padre e del Figlio, 
nell'estensione del Regno trinitario fino ai confini dell'universo. In questa 
prospettiva, l'idea di salvezza cessa di essere per i credenti un'evocazione 
evanescente, poco motivante, come una vaga beatitudine «happy-end»; 
essa si trasforma in Speranza di vivere una vita pienamente umana che 
sperimenta anche la gioia di servire la Gloria di Dio da quaggiù, attraver-
so l’irraggiamento della misericordiosa carità divina, che dona una pregu-
stazione d’una pienezza inconcepibile.

 In che modo queste prospettive pneumatologiche servono concreta-
mente una Chiesa sinodale? Esse approfondiscono l'unità differenziata 
delle missioni del Verbo e dello Spirito, che costituiscono l'unità di 
comunione e missione nella realtà evangelizzatrice della Chiesa. Esse 
esplicitano la dinamica del battesimo come fondamento della comunio-
ne-missione anticipando nella vita presente la dimensione escatologica 
della glorificazione. Tutto questo come dispiegamento della missione 
dello Spirito Santo che è, in e con Cristo, co-costitutivo della comunio-
ne-missione della Chiesa. In definitiva, la testimonianza sacramentale 
della Chiesa non è realizzabile che nella testimonianza dello Spirito che 
opera in lei nella modalità di Alleanza l’incarnazione dell'Amore Trini-
tario.



102 103

III - PER UNA FORMAZIONE TEOLOGICA A CARATTERE 
SINODALE     

Quale nuova epoca sinodale per la comunità universitaria di Lugano? 
Le precedenti considerazioni pneumatologiche sull'intima connessione tra 
comunione e missione nella Chiesa illustrano che una facoltà come que-
sta dovrebbe sentirsi in profonda sintonia con l'ecclesiologia sinodale e 
la conversione missionaria volute dal Santo Padre fin dall'inizio del suo 
pontificato. Secondo la sua ispirazione originaria e nella continuità della 
sua missione, essa può anche servire da modello per la rivoluzione cultu-
rale promossa dal Santo Padre a livello di studi ecclesiastici, poiché offre 
effettivamente una «strategia di formazione» per una Chiesa sinodale, un 
«laboratorio transculturale» che scaturisce dalla communio ecclesiarum; il 
vostro obiettivo accademico non è primariamente l'acquisizione di diplomi 
e competenze, comunque necessarie, ma la trasformazione dei «soggetti» 
in «persone teologiche»31, per riprendere la terminologia antropologica di 
Von Balthasar. Quest'ultimo definisce radicalmente la persona a partire da 
Cristo, il quale conferisce a ciascun membro del suo Corpo un carisma 
e una missione che sono costitutivi della propria identità personale nella 
comunione ecclesiale. Questo concetto teologico di persona procede dalla 
missione universale di Cristo, che contiene uno spazio-tempo di realizza-
zione per ogni membro del suo Corpo, sia che questi sia iscritto nella co-
munità sacramentale della Chiesa o che sia in ricerca di un incontro decisi-
vo con Lui, che lo Spirito prepara, suscita, anima e accompagna con tutta 
la sua azione nella Chiesa missionaria verso il mondo e del mondo verso 
la Chiesa. Lo Spirito Santo è evidentemente il co-protagonista di questa 
personalizzazione teologica delle persone e delle comunità ecclesiali in mis-
sione verso l'orizzonte escatologico dell’umanità nel suo complesso. È Lui 
che guida le tensioni della creazione e della storia in Cristo, con l'aiuto della 
Chiesa-Sacramento, verso la pienezza del Regno di Dio. 

31 Cfr. H. U. von Balthasar, Teodrammatica III. Le persone del dramma. L’uomo in Cristo, 
p. 252-253: “Un soggetto spirituale umano, nel diventare teologicamente una persona grazie 
a una vocazione e a una missione uniche, è allo stesso tempo deprivato, socializzato, trasfor-
mato in uno spazio e in un soggetto portatore di comunità. Le persone teologiche non sono, 
nello stesso senso dei soggetti spirituali naturali come monadi, delimitate l’una dall’altra: al 
contrario, la persona teologica si estende fino a dove arrivano la sua vocazione e la sua missio-
ne.”; M. Ouellet, L’existence comme mission. L’anthropologie théologique de Hans Urs von 
Balthasar, thèse de doctorat en théologie, Rome, Grégorienne, 1983 (estratto).

In questo senso, la missione ecclesiale e teologica di questa Facoltà 
può appoggiarsi su un patrimonio teologico che integra comunione e 
missione in modo radicale e provvidenziale, sostenuto da una tradizione 
carismatica sia nel campo del pensiero che nel campo della prassi univer-
sitaria multiculturale. Tutto ciò contribuisce alla formazione di persona-
lità aperte all’altro e magnetizzate dalla comunione, personalità arricchite 
di visione, capaci di impegno e di dialogo, consapevoli di essere umili 
servitori delle missioni divine che costituiscono la comunione ecclesiale 
nel suo dinamismo di auto-trascendenza verso l'umanità nel suo insieme.

La sfida della Veritatis Gaudium esige una «rivoluzione culturale» negli 
studi ecclesiastici. Papa Francesco sollecita lo sviluppo di una formazione 
che coinvolga tutto il Popolo di Dio, che interpreti la realtà a partire da 
Gesù Cristo, consapevole che un approccio sinodale all'altezza del cam-
biamento d'epoca deve essere kerigmatico, carismatico e interculturale 
per il rilancio della missione universale della Chiesa.

Si tratta di una potente chiamata in un momento di svolta della vostra 
storia, che invita a valorizzare gli inizi di questa rivoluzione nella vostra 
stessa storia e nell'intuizione del vostro fondatore, Mons. Eugenio Corec-
co. Nel contesto dell'attuale ricerca sinodale, mi è parso doveroso rilevare, 
anche se in modo imperfetto, il contributo profetico di questo teologo 
giurista che ha segnato la strada per una conversione teologica del diritto 
ecclesiale, da una parte; che ha ripensato lo statuto dei carismi nell'eccle-
siologia e che, di conseguenza, ha posto le basi di una formazione teologi-
ca che parte dalla communio, che si elabora in communio, coinvolgendo 
tutta l'esistenza dei partecipanti secondo la loro chiamata vocazionale, 
realizzando in qualche modo quel «laboratorio culturale» fondato sulla 
fede in Cristo, sui molteplici doni dello Spirito e sulla comunione eccle-
siale nella ricchezza della sua diversità culturale e storica.

Al servizio dell'attuale ricerca per una Chiesa sinodale, io stesso ho 
indicato un modo simile di pensare la Chiesa in modo sistematico come 
articolazione della Parola di Dio, del Sacramento e del Carisma, terzo 
elemento troppo dimenticato ma coessenziale per l'equilibrio dell'ec-
clesiologia, data la diversità e l'unità delle sue accezioni32. Confesso di 

32 Cfr. Cardinale Marc Ouellet, Parola, Sacramento, Carisma. Chiesa sinodale, rischi, 
opportunità, Cantagalli, Siena 2024.



104 105

aver ricevuto una forte conferma del contatto con il pensiero di Mons. 
Eugenio Corecco, che non conoscevo. Nella stessa direzione vanno d’al-
tra parte delle ricerche sull'istituzionalizzazione dei carismi, così come 
il Magistero pontificio che ha colmato alcune lacune e fornito chiavi di 
lettura perché il diritto della Chiesa integri maggiormente la dimensione 
carismatica33: «Sembra che i carismi, doni della grazia al servizio della 
grazia, siano ancora in attesa di una migliore traduzione letterale e di una 
maggiore consapevolezza del loro ruolo ecclesiale,  del loro legame nativo 
con i sacramenti, con le strutture e l’istituzione della Chiesa, e mediante 
ciò, una migliore considerazione nella Chiesa e nel suo diritto»34.

Che cosa in conclusione, se non l'urgenza della vostra missione univer-
sitaria, che deve integrare il contributo del vostro Fondatore e il patrimo-
nio accumulato nei trent'anni della sua esistenza, in una rinnovata ricerca 
sinodale, senza esitare a prendere iniziative originali per sviluppare questo 
patrimonio teologico e farlo fruttificare a beneficio della Chiesa sinodale. 
Gli accenti pedagogici della Costituzione Apostolica Veritatis Gaudium 
sull'interculturalità, la multiculturalità e la transculturalità, possono qui 
basarsi su una teologia della communio in tutta la sua ampiezza cattolica, 
che comporta intrinsecamente tutte le istanze culturali della missio svolta 
in modalità sinodale.

A questo proposito, la riforma degli studi ecclesiastici è consapevole 
delle sfide culturali della sinodalità ma manca ancora un elemento chia-
ve per il rilancio della missione nel nostro tempo: la valorizzazione dei 
carismi femminili e in particolare della teologia delle donne, poiché que-

33 Cfr. Yolanta Rzeczewska, Les charismes dans l’Église et leur institutionnalisation cano-
nique, PUG, Roma 2016, p. 449: « Le document de promulgation du CIC 1983, déclarant 
de façon programmatique la non suppression ou la non substitution par le Code, de la foi, de 
la grâce, des charismes, et déterminant la finalité du CIC comme leur service par la création 
d’un ordre dans la société ecclésiale, qui les mettrait à la première place, devient une clé d’in-
terprétation du Code quant aux charismes». Cfr. S. Giovanni-Paolo II, Costituzione Apo-
stolica Sacrae Disciplinae leges per la promulgazione del nuovo Codice de Diritto canonico, 
25 gennaio 1983: “Stando così le cose, appare abbastanza chiaramente che il Codice non ha 
come scopo in nessun modo di sostituire la fede, la grazia, i carismi e soprattutto la carità dei 
fedeli nella vita della Chiesa. Al contrario, il suo fine è piuttosto di creare tale ordine nella so-
cietà ecclesiale che, assegnando il primato all’amore, alla grazia e al carisma, rende più agevole 
contemporaneamente il loro organico sviluppo nella vita sia della società ecclesiale, sia anche 
delle singole persone che ad essa appartengono.”
34 Y. Rzeczewska, Les charismes dans l’Église..., p. 450.

ste costituiscono la parte migliore del sensus fidei fidelium, sotto l'egida 
della Theotokos. Purtroppo le vicissitudini della storia e i condiziona-
menti culturali hanno limitatamente consentito il dispiegamento del loro 
carisma teologico e, anzi, i loro contributi specifici sparsi nel corso dei 
secoli sono stati solitamente considerati marginali rispetto ai canoni della 
scienza teologica. Quest'epoca è per fortuna finita ma resta da portare a 
termine il compito del recupero: è necessario rivalutare la loro eredità, che 
il Magistero ha modestamente anticipato con il conferimento di alcuni 
dottorati. La corporazione dei professionisti della teologia tarda tuttavia 
a trarne delle conseguenze per il metodo teologico, per l'epistemologia 
teologica e per l'integrazione della mistica e della spiritualità popolare nei 
canoni della teologia scientifica. L'Europa offre esempi eminenti di con-
tributi femminili alla storia della spiritualità, citiamo tra altre Gertrude 
d’Hefta, Ildegarda di Bingen, le due Teresa del Carmelo, Benedetta della 
Croce-Edith Stein, Chiara Lubich, e senza dimenticare la Svizzera, di cui 
si attende ancora il riconoscimento del sostanziale apporto di Adrienne 
von Speyr all'opera monumentale di Hans Urs von Balthasar.35

Il grande maestro di Basilea si è fatto il sostenitore di una teologia «in 
ginocchio», una teologia che emana dalla santità, l’ha espressa in eccle-
siologia attraverso lo sviluppo del «principio mariano», caro a Papa Fran-
cesco, ma quasi ignorato dalla teologia dominante, un principio la cui 
matrice è pneumatologica e il dispiegamento favorevole all'integrazione 
dei carismi propriamente femminili nel pensiero e nella pratica pastorale 
della Chiesa. È naturale per la donna offrirsi come «serva» della Parola in 
modo radicale ed esistenziale, mentre i «ministri» deputati al servizio della 
Parola lottano costantemente contro la tentazione del potere, tipicamente 
clericale. Se ne dovrebbe concludere che le donne svolgerebbero bene 
questo servizio, essendo meno inclini ad aspirare al potere? Cedere alle 
pressioni culturali per eliminare le differenze di genere nell'esercizio dei 
ministeri ecclesiali sarebbe un impoverimento e un tradimento della spe-
cificità femminile, che confermerebbe purtroppo la sua dipendenza dalla 

35 Cf. Antoine Birot, La mystique de l’Amour selon Hans Urs von Balthasar en écho à 
Adrienne von Speyr. 
(3 volumes) I. L’Amour absolu devenant Mission, Cerf, Patrimoines, Paris, 2020; II. Vers 
une nouvelle URL théologique; III. La mystique comme participation trinitaire et mission 
ecclésiale, 2021



106 107

cultura maschile dominante. Le donne partecipano già alla dimensione 
profetica attraverso il loro battesimo e i loro carismi di interpretazione 
della Sacra Scrittura. Possa la loro affinità con la Donna per eccellenza 
impedirci di fare semplificazioni che farebbero perdere di vista il primato 
della grazia che esse incarnano e che precede ogni ministerialità. Ora, 
queste differenze antropologiche rinviano in ultima analisi alla differenza 
trinitaria che si riflette nell'antropologia dell'imago Dei, così come nei 
suoi prolungamenti sacramentali nella comunità ecclesiale. Una vera ri-
forma missionaria della Chiesa non deve abolire le differenze, deve con-
fermarle e contemplarle alla luce dell'Amore assoluto, che è UNO perché 
Trino, e che conferma la sua manifestazione nella storia della salvezza 
attraverso la bellezza delle relazioni umane e sacramentali che partecipano 
alla sua Gloria.

Ripartire da Gesù Cristo significa ripartire dalla comunione trinita-
ria che si incarna nella Chiesa come comunione storico-sacramentale ed 
escatologica, una comunione pneumatologica che accompagna il dina-
mismo storico dell'umanità alla ricerca di verità, di libertà e di fraternità 
verso la pienezza del Regno di Dio tutto in tutti.

VERITATIS GAUDIUM, che sfida! Un appello urgente alla conver-
sione missionaria della teologia per una nuova tappa, pneumatologica, 
dell'evangelizzazione: contemplazione del kerygma, mistica del noi mis-
sionario, comunione sacramentale in tutta l'ampiezza dell'attualità di 
Gesù Cristo nella Chiesa, suo Corpo, e nello Spirito che abbellisce la 
Sposa armonizzando l’immanenza reciproca dei doni gerarchici e cari-
smatici. Cari eredi di Mons. Eugenio Corecco, vostro grande fondatore, 
voi siete un passo avanti nella riforma epocale per una Chiesa sinodale e 
missionaria, non esitate a sviluppare il vostro patrimonio per consolidare 
l'evangelizzazione per attrazione nello spirito di amicizia, di dialogo e di 
fraternità della Cattolica.

Consiglio direttivo:	 Cardinale Angelo Scola, Presidente
			   Don Patrizio Foletti, Vice-presidente 
			   Romeo Astorri
			   Andrea Bionda
			   Luca Janet
			   Jacopo Laffranchini
			   P. Mauro Lepori, Abate generale OCist.
			   Rita Monotti
			   Antonietta Moretti
			   Monsignor Willy Volonté

Collegio dei Revisori:	 Francesca Vassalli
			   Romano Bertoli 
			   Rodolfo Schnyder von Wartensee

Segretario:		  Federico Anzini

Tassa d’iscrizione
Soci ordinari:				    CHF   50.- annui
Studenti e apprendisti: 			  CHF   20.- annui
Soci sostenitori e persone giuridiche: 	 CHF 100.- annui

Coordinate per il versamento:
ASSOCIAZIONE INTERNAZIONALE 
AMICI DI EUGENIO CORECCO, 
VESCOVO DI LUGANO
CH-6932 Breganzona
IBAN: CH14 0900 0000 6901 0552 1
BIC: POFICHBEXXX
Swiss Post – PostFinance, Nordring 8
CH-3030 Bern (Switzerland)

ORGANI DELL’ASSOCIAZIONE


