Associazione internazionale amici
di Eugenio Corecco, Vescovo di Lugano

Sede: Collegio Pio XII, Via Lucino 79, 6932 Breganzona

E-mail: amici.corecco@gmail.com

Anno XXVI, n. 15, settembre 2025

Prefazione

di don Patrizio Foletti ....cccoeveieininiiininiiceccece pag.

30mo anniversario dalla morte
TRENT’ANNI SENZA CORECCO:

IL TICINO HA RICORDATO IL SUO VESCOVO .......... pag.

La statura di un womo

il ricordo del card. Angelo Scola .........ccoovveiviiiiniiinniinnne. pag.

Cinque condizioni per un anniversario ﬁuttuoso

I'omelia di mons. Alain De Raemy .....c.ccoeeninieincncnincncnnes pag.

1l sorriso di un canonista e di un pastore

Iintervento del card. Coccopalmerio .......coeeverveieicnncnenene pag.

Sfide aperte dal Sinodo per una piena corresponsabilita

di Federico ANzZini ........cooeveueivieinieininicinicceeeeeecnee pag.

Vescovo, canonista e "womo di Dio”

l'intervista a Paola Mescoli Davoli ......c.cccoevieineneicncncnnaens pag.

Eugenio Corecco, profeta della Chiesa sinodale

la lezione del card. Oueller .........cocevevcnecininiiiiiicinenee. pag.

Corecco e la fedelta al carisma della Chiesa

la testimonianza del card. Varela .........cccceceiviiniinninnnn. pag.

Don Eugenio, uomo libero

la testimonianza di Michele Fazioli .........ccccoccoveininicincnnnne. pag.

In memoria di Luisa Foletti-Mini

Una vita segnata dall’incontro con don Eugenio ....................... pag.

Abusi nella Chiesa
Don Pontinelli difende la memoria di Mons. Corecco

dalle accuse infondate ..................ccccoveuveciniinininnicincinne, pag.

30mo anniversario della FTL
TRENT’ANNI DI VITA, DI FEDE

E DI INTELLIGENZA DELLA REALTA .......ccceevvrenee. pag.

15

17

20

23

25

27

29

33



Una figlia prediletta. La Facolta teologica come dono

la lezione di Padre Mauro Lepori ......ccccvveuenivieiniciniciiinncnne pag.

La visione di una teologia in dialogo con il mondo

il pensiero del rettore prof. René Roux .....c.cccceevvueivicuininucnnns pag.

La genialita degli inizi puo ancora illuminare il futuro

il ricordo di mons. Willy Volonté .........cccoceveinincnnincnenne pag.

Vita dell’associazione

Assemblea del 9 marzo 2024 a Lugano
STORIE DI COLONIE, STORIE DI VITA:

DOVE LA CARITA DIVENTA COMPAGNIA ................. pag.

1 cuore pastorale di don Fugenio:
un cammino di carita e educazione alla fede

di Antonietta Moretti .......ccococvviviiiiniiiiiiiiiccc pag.

“Tutto ¢ vostro, ma voi siete di Dio”

di Laura Tanzi ..o pag.

Dalla colonia integrata alla colonia delle famiglie

di Cristina Lepori «....cccoiiiviiiiiniiiiiiiiciiccccce, pag.

Uno sguardo che cambia la vita:
la Colonia del Piccolo Principe

di Francesca Vassalli ........ccoeiviviiniiniinnciniccciceee, pag.

Una Colonia che educa alla verita

di Gioele JaNett ....c.cvveueviiueinieiiiiiineteeceeeeeeeen pag.

Germogli di carita, cultura e missione

di Federico Anzini .........ccccccovviiiiiiniiiiiiiiiccce pag.

"Vivremo alla sua Presenza”

Omelia di P. Mauro Giuseppe Lepori ......cccoeveueivreinieeennnnee pag.

Giornata dell’amicizia del 8 ottobre 2023 a Lucino

IL DONO DI UN LEGAME CHE NON MUORE ........... pag.

VISITA IL NUOVO SITO WEB

DELL'ASSOCIAZIONE: ami:cicorecco.org

34

46

50

53

54

55

59

62

64

67

69

73

PREFAZIONE

are lettrici e cari lettori, vi trovate nelle mani un nuovo numero

del nostro Bollettino, particolarmente ricco, perché riferisce dei
pili importanti eventi che abbiamo promosso in questi ultimi due anni:
la Giornata dell’Amicizia dell’8 ottobre 2023, I’assemblea dell’ Associa-
zione Amici di Eugenio Corecco del 9 marzo 2024 e soprattutto le
due giornate promosse dalla nostra Associazione in occasione del 30°
anniversario della salita al Cielo di mons. Eugenio Corecco il 14 ¢ 15
marzo 2025 presso I'Universita della Svizzera italiana di Lugano, in col-
laborazione con I’Associazione Sostenitori della FTL. Nel contesto di
queste due giornate abbiamo anche tenuto la nostra annuale assemblea
generale.

Alla Giornata dell’Amicizia del 2023 abbiamo dato spazio a due si-
gnificative testimonianze, dalle quali ¢ emersa ancora una volta la gran-
de capacita educativa di Eugenio Corecco, sviluppata sia negli incontri
personali e comunitari, sia nelle numerose lettera che scriveva a chi
voleva restare in contatto con lui, sia, anzitutto, nella sua testimonianza
quotidiana, che si esprimeva anche in una grande capacita di attenzione
e di accoglienza.

All'assemblea generale del 2024 abbiamo ascoltato ben quattro testi-
monianze di persone coinvolte nelle cosiddette colonie estive (vacanze

Un'amicizia che continua oltre la vita

l'intervista a Padre Mario Imperatori .....c.cccovevveerenieincnnennes pag. 74
Dall’ateismo alla fede: un cammino tra ferite, incontri e grazia

di Lara Allegri ...cooovevivueirieinieiiiiciniciiecceeceeeeeen pag. 79
Appendice

Intervento integrale del card. Ouellet del 14 marzo 2025

Una formazione universitaria per una Chiesa sinodale ............ pag. 85




comunitarie di una o due settimane), caratterizzate dal fatto di essere
nate in un contesto di lavoro quotidiano (da chi esercitava una profes-
sione in ambito sociale, a chi insegnava a scuola, a chi aveva promosso
un pre-asilo, a chi semplicemente voleva condividere le vacanze con
altre famiglie) e di essere segnate da una grande capacita di accoglienza.
Anche in queste esperienze la compagnia di Eugenio Corecco ¢ stata
molto importante; sia direttamente, nel senso che partecipo ad un certo
numero di queste iniziative, sia indirettamente, grazie in particolare alla
sua insistenza a considerare che “la caritd non ha come misura il biso-
gno dell’altro, ma la ricchezza dell’'amore di Dio”.

Di grande respiro sono state infine le due giornate in memoria del
Vescovo a trent’anni dalla sua morte. Ci si ¢ soffermati sul grande cano-
nista e fondatore della Facolta di Teologia di Lugano, sulla sua capacita
di dare nuova linfa all’Azione cattolica diocesana, sull’amico, testimone
di una grande fede.

Dall'insieme degli interventi riportati emerge con chiarezza il fatto
che don Eugenio pud ancora dire molto oggi, non solo a chi lo ha co-
nosciuto e serba un grato ricordo, ma anche alle giovani generazioni che
non lo hanno conosciuto personalmente.

Concludo percio con un invito: promuovete la diffusione dei nostri
Bollettini, che sono ormai facilmente reperibili anche in formato digi-
tale sul nostro sito (amicicorecco.org) e proponete la lettura del nostro
sito web e 'adesione alla nostra Associazione.

Buona lettura!

don Patrizio Foletti

30mo ANNIVERSARIO

TRENT’ANNI SENZA CORECCO:
IL TICINO HA RICORDATO IL
SUO VESCOVO

el marzo 2025, in occasione del 30° anniversario della salita al

Cielo di mons. Eugenio Corecco (1931-1995), la nostra Associa-
zione ha promosso due giornate di incontri e testimonianze all'Univer-
sita della Svizzera italiana (USI) di Lugano.

Venerdi 14 marzo si ¢ tenuta una tavola rotonda sul tema “Teologia,
30 anni fa primo nucleo accademico in Ticino. Natura e ruolo di una
facolta teologica”, con la partecipazione dei cardinali Marc Ouellet e
Antonio Rouco Varela. Lincontro, organizzato in collaborazione con
I’Associazione Sostenitori della Facolta di teologia di Lugano, ¢ stato
introdotto dal prof. René Roux e moderato dal giornalista Claudio
Meésoniat.

Sabato 15 marzo la giornata si ¢ aperta con la celebrazione della
Santa Messa nella Basilica del Sacro Cuore, presieduta da mons. Alain
de Raemy, amministratore apostolico della diocesi di Lugano, seguita
da un pranzo comunitario al Campus Ovest dell'USI. Nel pomeriggio,
l'auditorium dell’Universita ha ospitato un momento assembleare con
le testimonianze del card. Francesco Coccopalmerio ¢ dell’avv. Paola
Mescoli-Davoli, mentre per i bambini ¢ stato proposto un programma
a loro dedicato.

LLA STATURA DI UN UOMO:
IL RICORDO DEL CARD. ANGELO ScorA

In occasione del evento per il 30mo, il nostro presidente, il cardinale
Angelo Scola, in un video — perché impossibilitato a presenziare — ci
ha lasciato un ricordo dell'amico don Eugenio, definito un uomo




vero, capace di vivere e morire con fede, lasciando un'eredita di de-
dizione totale e testimonianza cristiana. Di seguito la trascrizione
del suo intervento.

Corecco, chi I'ha conosciuto se lo porta in memoria come un uomo
che aveva la statura di un uomo, e che quindi ha potuto — nel
momento della prova estrema, quella di fronte alla morte — realmente
insegnare a noi tutti, che gli abbiamo voluto bene, che cosa significa il
trapasso alla vita eterna. Le pagine che ¢ riuscito a scrivere alla fine sono
di una bellezza triste. Ma non triste nel senso lamentoso, querulo: no.
Triste nel senso per cui la vita, soprattutto alla fine, la vita ti prende e
ti porta dentro la prova estrema. Cosi ¢ stato per Eugenio, e questo &
stato — tra tutti gli insegnamenti che ci ha dato — forse il piti... anzi,
senza il forse: il piti importante.

Quindi, a noi che siamo rimasti deve interessare soprattutto prende-
re a piene mani questa posizione nell’essere, come lui 'ha presa a piene
mani, e non ha temuto di perdere qualcosa per seguire nella morte
Gesul. Ci ha insegnato a vivere e ci ha testimoniato come si sta dentro
la vita anche nei momenti pit difficili, che non si possono cambiare
a piacimento, ma che si possono solo assecondare, come lui ha fatto.
Credo che questa testimonianza abbia il carattere del martirio, cio¢ il

‘

carattere di una donazione totale di sé, che vorrei fosse un insegnamen-
to non solo per noi, ma anche per i tanti giovani che vanno perdendo la
conoscenza di lui per la logica del tempo.

Partendo dalle pagine finali che Eugenio ha scritto ad amici e a co-
noscenti, dobbiamo compiere noi il tratto di cammino che lui non ha
potuto compiere. Mi colpisce il desiderio di affrontare la realta secondo
questa modalita intera di dedizione, secondo una concezione della vita
in cui la morte ¢ inclusa per il benessere di chi la vive cosi e di chi la
partecipa — in qualche modo — per via d’amicizia e per via di sguardo
appassionato alla persona che la sta vivendo in questi termini.

CINQUE CONDIZIONI PER UN ANNIVERSARIO
FRUTTUOSO. L, OMELIA DI MONS. ALAIN DE RAEMY

Riportiamo l'omelia del Vescovo Alain de Raemy — durante la Santa Mes-
sa di sabato mattina 15 marzo - che ha ricordato il fondatore della Facol-
ta di Teologia di Lugano come uomo di gioia, fede e perseveranza.

R_i{ivordando Corecco non si pud non pronunciare la parola “gioia”.
on si pud non pronunciare la parola “Azione Cattolica” e pensare
alle nuove comunita. Penso in particolare al Cammino Neocatecume-
nale e a Comunione e Liberazione. Ma oggi vorrei ricordare in partico-
lare la Facolta di Teologia di Lugano. Trent’anni di vita e trent’anni di
ereditd consegnata a tutti noi dal suo fondatore. E ascoltando la Parola
di Dio di oggi, vedo cinque condizioni essenziali affinché il nostro an-
niversario sia davvero fruttuoso.

Prima condizione: la cesta della gratitudine

Dal libro del Deuteronomio, 'immagine della cesta dell’offertorio:
“Orra, ecco, io presento le primizie dei frutti del suolo che tu, Signore,
mi hai dato. Le deporrai davanti al Signore tuo Dio” (Dt 26,10).

Nel nostro offertorio, nella cesta del nostro oggi, ci sono i frutti a
livello diocesano e accademico ricevuti dal Vescovo Eugenio come dono
di Dio e frutto del suo lavoro.

“Quando avrai finito di prelevare tutte le decime delle tue entrate,




il terzo anno, 'anno delle decime” (Dt 26,112). Noi siamo al terzo de-
cennio. E il tempo delle decime, del rendere grazie.

“Il sacerdote prendera la cesta dalle tue mani e la deporra davanti
all’altare del Signore tuo Dio.” (Dt 26,4). La prima condizione per un
trentesimo fruttuoso ¢ dunque questa cesta delle primizie, cesta della
gratitudine. o stesso mi sento parte di questa cesta, come uno dei frutti
raccolti dal suo dono.

Seconda condizione: la strada del padre fondatore

Come non pensare al nostro padre fondatore, che parti — come dice
il Deuteronomio — da una citta egiziana, forestiero con poca gente, €
divenne una nazione grande, forte ¢ numerosa: “Gli Egiziani ci mal-
trattarono. .. noi gridammo al Signore... il Signore ascolto... il Signore
vide... il Signore fece uscire... ci condusse... ci diede...”

La seconda condizione per un anniversario fruttuoso ¢ non dimen-
ticare mai la strada del padre fondatore. Il nostro Vescovo Eugenio non
ha avuto un cammino facile. Ha attraversato momenti di difficoltd, con-
trasti, rifiuti... ma il Signore ascoltava, vedeva, guidava. Anche quando
sembrava che non ci fosse risposta, il Signore agiva. Nel trentesimo
anniversario, ricordiamo la strada percorsa con fede e perseveranza.

Terza condizione: la facolta come facolta di carita

Permettetemi un gioco di parole: questa Facoltd ¢ anche una facolta
di carita, una capacita di caritd. Il Deuteronomio ci invita a gioire con il
levita e con il forestiero che & in mezzo a noi. Invita a condividere i beni,
a includere l'orfano, il povero, il forestiero.

Dall’inizio, la Facolta ¢ stata accoglienza, ¢ stata famiglia. Ha integrato
persone e popoli che uscivano dalla marginalita. Ha accolto studenti pro-
venienti da realta diverse, da Paesi lontani. Ha dato spazio a insegnanti e
ricercatori con storie variegate. Oggi la Facolta continua ad essere luogo
di caritd, anche nel servizio al malato, all'anziano, al sofferente. E davvero
un dono ecclesiale. Non dimentichiamo mai: la Facolta ¢ carita.

Quarta condizione: la fede messa in pratica

La lettura ci dice: “Tu amerai dunque il Signore tuo Dio con tutto il
cuore, con tutta I'anima e con tutte le tue forze. Questi comandamenti
che oggi ti do, ti staranno nel cuore”. (Dt 6,5-6 / 11,1-2)

Non basta chiedere a Dio: bisogna vivere i suoi comandamenti. La
fede vissuta ¢ il nostro futuro e I'avvenire della nostra diocesi. La fede
applicata nel mondo scientifico ¢ il futuro della Facoltd. Un anniversa-
rio & fruttuoso se c’¢ fedelta concreta alla Parola.

Quinta condizione: amare i nemici

Gesl nel Vangelo dice: “Avete inteso: amerai il tuo prossimo e odie-
rai il tuo nemico. Ma io vi dico: amate i vostri nemici, pregate per quelli
che vi perseguitano”. (Mt 5,43-44)

Il Signore fa sorgere il sole sui buoni e sui cattivi. Fa piovere sui giusti
e sugli ingiusti. La condizione pit difficile, ma decisiva, ¢ questa: Siate
perfetti come ¢ perfetto il Padre vostro.

Amare anche chi non ci comprende, anche chi si oppone, anche chi
ci fa del male. Questo ¢ cid che fara della Facolta un luogo cristiano nei
prossimi trent’anni.

Come vivere il trentesimo con frutto? Ecco allora le cinque con-
dizioni perché la Facoltd, la diocesi, ciascuno di noi possa vivere con
frutto questo trentesimo:

1. Gratitudine — la cesta delle primizie.

Memoria — la strada del padre fondatore.

Carita — la facolta che include, serve, accoglie.

Fede operosa — vissuta con tutto il cuore.

. Amore radicale — che arriva ad abbracciare anche il nemico.
Il Signore guidera i prossimi trent’anni, come ha guidato i primi.

SIS




IL SORRISO DI UN CANONISTA E DI UN PASTORE
L’ INTERVENTO DEL CARD. COCCOPALMERIO

Nel suo intervento in memoria del Vescovo Eugenio, il card. Francesco
Coccopalmerio, amico e collega di lunga data, ne ha tracciato un ritrat-
to personale e appassionato: 'uomo semplice e cordiale, capace di un'a-
micizia autentica; il pastore vicino alla gente e soprattutto ai giovani,
anche negli ultimi giorni di malattia; lo studioso di diritto canonico che
ha contribuito a rifondare la disciplina in chiave teologica. Un ricordo
che restituisce l'immagine di Corecco come “uomo del sorriso”, segnato
da fede, entusiasmo e dedizione totale. Di seguito la trascrizione.

uando nello scorso ottobre, durante il Sinodo dei Vescovi, Padre

Mauro Lepori mi ha gentilmente proposto di fare una personale
commemorazione del Vescovo Eugenio Corecco, ho accettato subito,
ritenendo I'invito una gioia e un onore. Il Vescovo Eugenio Corecco
¢ stato infatti una illustre e bella persona, e per me un grande amico.
Mi sono pero subito premurato di precisare a Padre Lepori che non
potevo fare una vera e formale commemorazione di un cosi importante
soggetto, né per quanto attiene al suo servizio come Vescovo di Lugano,
né per quanto concerne la sua attivitd come esperto nella disciplina del
diritto canonico.

Tanti e tanto complessi sarebbero gli elementi da considerare che sor-
passerebbero la mia conoscenza e renderebbero troppo ampio questo mio
intervento. Mi ¢ comunque gradito segnalare alla vostra attenzione I'ot-
timo volume di Antonietta Moretti, Eugenio Corecco. La grazia di una
vita, edito da Cantagalli, Lugano-Siena, 2020, che ¢ veramente un'opera
eccezionale, sia per la documentazione — ricchissima — sia per la parteci-
pazione dell'autrice. Mi limiterd pertanto a fare una commemorazione
amicale di Eugenio, cio¢ di come egli ¢ entrato nella mia vita.

Lamico

Ho conosciuto Corecco alla fine degli anni Sessanta. A quel tempo,
la Facolta di Diritto Canonico dell'Universita Gregoriana aveva iniziato
a tenere ogni anno colloqui di ex-alunni, di solito nel mese di giugno,
e chiedeva ospitalita a varie istituzioni o case di spiritualita. La sede dei

8

colloqui fu inizialmente offerta da Corecco, proprio qui a Lugano.

In una di quelle occasioni conobbi appunto Eugenio, e la nostra
amicizia ebbe lunga durata fino alla sua morte. Da allora ci siamo in-
contrati tante e tante volte, nelle occasioni piu disparate, soprattutto a
motivo della nostra attivita di studiosi e docenti di diritto canonico, e
in modo particolare nei convegni scientifici, specie in quelli presieduti
o periodicamente organizzati dalla Consociatio Internationalis Studio
Iuris Canonici Promovendo, di cui entrambi eravamo membiri e di cui
lui poi fu anche presidente.

Siamo anche stati per un certo tempo docenti di diritto canonico
alla Facolta Teologica dell'ltalia Settentrionale a Milano, e durante il
suo episcopato ho avuto 'occasione di visitarlo varie volte, normalmen-
te alla sera e di solito a cena.

Eugenio era una persona sempre immediata e accogliente, molto
semplice e amabile, e aveva, mi pare, conservato anche una cultura, di-
ciamo, montanara. Mi ricordo che una volta eravamo a cena, io cercavo
in modo un po’ maldestro di tagliare una fetta di formaggio, e lui mi
guardd e disse: «Cocco, tagliare formaggio ¢ un’arte. Lascia fare a me.»

E anche durante i congressi canonistici non aveva un comportamen-
to professorale e amava le sere di relax. Mi ricordo che fu proprio lui, a
Pamplona, nel 1976, che mi fece conoscere il Cardenal Mendoza, che
non ¢ un eminentissimo prelato spagnolo, ma ¢ il famoso liquore che
nasce e cresce al sole dell’Andalusia.

Certo ¢ che, quando Eugenio Corecco fu nominato Vescovo di Lu-
gano, la sua scelta fu giudicata certamente un motivo di soddisfazione e
di grande gioia — figuriamoci per noi amici — ma qualcuno perd sem-
brava pensare: «Ma come potra un sacerdote che si ¢ sempre occupato
di studio e docenza universitaria rapportarsi con semplicita pastorale ai
fedeli di ogni estrazione? Non continuera a fare il professore?»

A dire il vero, questa domanda sembro riafhiorare proprio nel giorno
della sua ordinazione episcopale, il 29 giugno 1986. Io mi ricordo che era
un giorno caldissimo e tutti eravamo sudati ma il neo-vescovo fece con
tutta tranquillitd una omelia che sembrava una lezione accademica, con
contenuto di ecclesiologia e diritto canonico. Lui, tranquillissimo, fece
questa omelia-docenza. Pero il suo episcopato fu davvero all'insegna della
semplicita e della vicinanza a tutti, specialmente ai pit giovani.




Non possiamo evidentemente addentrarci in tutto il suo operare per
dimostrare la nostra convinzione. Diciamo solo che la prova del suo
animus pastoralis fu la splendida dimostrazione di devozione, affetto,
riconoscenza che gli fu tributata dai giovani, i quali negli ultimi giorni
andarono in folla sotto le sue finestre — sotto le finestre dell’Episcopio
— per dirgli che gli erano vicini. E lui, per quanto grave, si affacciava a
salutare e a benedire.

Uno dei ricordi pit belli ¢ che ho avuto modo di essere suo collabo-
ratore proprio nella pastorale diocesana, nel senso che, quando gia era
malato, mi aveva chiesto di sostituirlo nella celebrazione di una serie di
cresime in varie parrocchie qui nel Ticino. E cosi ho avuto la grazia — e
oggi posso dire che ho avuto 'onore — di operare in sua sostituzione.

Della sua grave malattia non ricordo molto. Io la seguivo da Milano
e ogni tanto arrivavano notizie di cure, di miglioramenti. Mi ricordo
comunque che una volta mi disse una frase un po’ strana:

«Sai, quando ti capitano queste cose, la vita ti si stringe addosso.»
Nel 1993, era gia malato — forse era in un momento di remissione — e
il 22 maggio venne a Milano, in Sant’ Ambrogio, per la mia ordinazione
episcopale, presieduta dal Cardinale Martini. E io ebbi quindi la gioia
di contarlo tra gli amici vescovi che mi imposero le mani.

Il canonista

Ma a questo punto sento che voi mi chiederete: Ma dicci qualcosa di
Corecco esperto in diritto canonico, qualcosa del collega oltre che dell’a-
mico. Come vi siete incontrati in questa particolare disciplina? Quali i
vostri rapporti, diciamo, di dare e avere nel senso di reciproci contributi?

Ma anche questo argomento ¢, in ogni modo, tanto ampio e com-
plesso che permette solo accenni.

Lui proveniva dalla Facoltd di Monaco di Baviera, lo sappiamo tutti,
era stato alunno di Klaus Moersdorf ed era collega, e soprattutto amico, di
Winfried Aymans e di Antonio Rouco Varela, che ¢ stato con noi ieri sera.

Io invece provenivo dalla Gregoriana, ed ero stato alunno dei Gesuiti
di quell’universitd, soprattutto del padre Wilhelm Bertrams.

Quegli anni — 60 e 70 — erano il tempo del Concilio Vaticano II
e dell'immediato post-concilio, per cui erano anni di aggiornamento e
di convinto rinnovamento, anche per il diritto canonico.

10

E quindi anche per noi, allora giovani canonisti, era un tempo ap-
passionato di ricerca e di prime conquiste in una disciplina da ripensare
e rinnovare.

Ma entrambi avevamo la passione di rifondare il diritto canonico —
si diceva proprio cosi: rifondiamo il diritto canonico. In questo senso
volevamo dimostrare che il diritto canonico fa parte della teologia, ¢
una parte della teologia, ¢ una scienza teologica.

Il professor Eugenio Corecco puntava soprattutto ad affermare —
ma faccio delle limitazioni estreme — che il diritto canonico ¢ una
realta teologica, e quindi, in quanto tale, si differenzia dal diritto civi-
le. Non posso evidentemente, in questa limitatissima sede, riprendere
neppure sommariamente il suo pensiero, a volte complesso o di non
semplice e facile espressione.

Quindi dico soltanto brevissimamente alcune impressioni.

Ricordo unicamente una sua affermazione assolutamente evocativa
per gli esperti del settore:

Il diritto canonico ¢ una ordinatio fidei e non solo una ordinatio ra-
tionis, come invece ¢ — in modo del tutto legittimo — il diritto civile.
Penso che questa intuizione venisse proprio dal fatto che lui riteneva di
essere uno studioso di diritto canonico ma pero prima di tutto un sa-
cerdote. Diceva: lo sono un prete, e per me il diritto canonico non pud
che essere una realta della fede, una ordinatio fidei.

Da parte mia, mi collocavo invece in un’altra prospettiva, cio¢ in

11




quella della ontologia del diritto, e in modo del tutto peculiare dell’on-
tologia del diritto canonico.

Avevo ricevuto questa intuizione e questa impostazione dottrina-
le soprattutto dall'insegnamento del padre Bertrams alla Gregoriana,
il quale mi aveva guidato a fare una tesi di dottorato che ricercasse e
mettesse in luce non tanto le norme positive, quanto primariamente la
struttura interna — come diceva lui — cio¢, appunto, la struttura on-
tologica, come dico io, del diritto canonico. Per questo motivo cercavo
di affermare che il diritto canonico consiste non soltanto nella norma
creata dal legislatore ecclesiale umano, bensi primariamente nelle attri-
buzioni che risalgono all’istituzione di Cristo.

Per tale motivo, il diritto canonico ¢ una realta ontologica e percio
necessariamente teologica, ¢ parte della struttura della Chiesa e, come
scienza — sotto il profilo quindi epistemologico — ¢ parte della teolo-
gia dogmatica, e specificamente della ecclesiologia.

Ma per tornare a Corecco, ¢ interessante ricordare che il suo pensie-
ro fece scalpore, fu accolto con molta incredulita e anche con una certa
indisposizione. Credo che cio ebbe inizio, in modo particolare, nel con-
gresso della Consociatio tenuto a Pamplona dal 10 al 15 ottobre 1976.

Corecco insistette con passione sulla impossibilita di confondere di-
ritto canonico e diritto civile, e cid fu — come si dice — piarum au-
rium offensivum, cioé dette scandalo a coloro tra i canonisti che aveva-
no una mentalitd soprattutto positivistica e spontaneamente civilistica.
Ma ormai il dado era tratto, e Corecco ando avanti con la sicurezza che
gli era propria.

E intanto perd la sua notorieta come canonista si era molto rafforza-
ta negli anni ed era giunta fino alla conoscenza del Papa Giovanni Paolo
II. Nel 1982, il nuovo Codice di Diritto Canonico era ormai sostanzial-
mente pronto, e il Papa— con molta onesta intellettuale e pastorale —
desiderava conoscere piu precisamente il contenuto della legislazione
rinnovata. E allora costitul una apposita commissione di una ventina di
esperti che con lui rileggesse il testo del codice e ne illustrasse la natura,
in modo da vederne soprattutto le novita. Ebbene, Eugenio Corecco fu
chiamato come insigne esperto a far parte di quella commissione.

Ma, come dicevamo, i rapporti scientifici tra me ed Eugenio consi-
stevano nell’'unica volonta, nell'unico intento di fondare teologicamen-

12

te il diritto canonico, per quanto — come abbiamo visto — partissimo
da prospettive per qualche aspetto diverse.

Cifu comunque, € mi piace ricordarlo in questa occasione, un mo-
mento in cui ¢ci mettemmo in dialogo — perché non eravamo molto in
dialogo: ciascuno seguiva la sua impostazione — e in cui Eugenio mi
diede ragione con schietta disponibilita intellettuale, assumendo con-
vintamente il mio pensiero.

Era precisamente il tempo in cui — e mi viene da sorridere perché
sono cose che abbiamo vissuto con intensitd — si stava riformando il
diritto canonico penale.

Nell'apposita commissione di riforma del codice, qualcuno propo-
neva — nell’intento di separare in modo netto il foro interno dal foro
esterno — questa tesi: «E possibile assolvere uno scomunicato dal pec-
cato grave, pur rimanendo tale fedele in condizione di scomunica.»

Una tale — chiedo scusa — idiozia teoretica poteva essere causata
solo da una mentalita positivistica, anzi positivistico-civilistica, secondo
la quale l'autorita ecclesiale umana pud agire liberamente, senza cioe
tenere conto dell’ontologia teologica.

Mi sono sempre opposto con ogni convinzione e passione a questa
ipotesi, argomentando che ¢ impossibile avere pace con Cristo — cio¢
assoluzione dal peccato — e non pace con la Chiesa — cio¢ perma-
nenza della scomunica. Pensare diversamente significherebbe separare
Cristo dalla Chiesa, per cui ci sarebbe negata quella unione ontologica
tra Cristo e la Chiesa che ¢ assolutamente inscindibile, e che ¢ uno dei
portati pit evidenti del Concilio Vaticano II, soprattutto in Lumen
Gentium n. 8.

Perd, al fondo della questione, si celava un altro problema di im-
mensa valenza teologica:

quali sono i requisiti necessari per la piena comunione con la Chiesa?

Si tratta forse solo dei classici tre requisiti: il battesimo, la profes-
sione della stessa fede, 'accettazione dell’autorita ecclesiale? Oppure &
necessario un quarto requisito, quello cio¢ della grazia santificante?

Come interpretare I'inquietante inciso — inquietante dico in senso teo-
retico — di Lumen Gentium 14.2: «...qui Spiritum Christi habentes. ..»?

Jo sostenevo con viva convinzione la necessita del quarto requisito,
cio¢ la presenza dello Spirito Santo nella persona del fedele, contro ogni

13



riduzione della realtd della Chiesa alla sua pura visibilita, ancora una
volta in ossequio a Lumen Gentium n. 8.

Ed ¢ proprio su questo punto che Eugenio mi venne incontro e condi-
vise la mia posizione. Me lo disse in occasione di un nostro incontro alla
Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale, e mi disse in quell’occasione
che stava seguendo la tesi di dottorato di un ottimo alunno che stava pero
andando — disse lui — in direzione opposta. E disse: “L’ho fermata.”

E io mi sono sempre rallegrato della nostra piena consonanza su
questo punto davvero rilevantissimo.

Perd adesso, dopo tutti i vari ragionamenti su queste complicate
questioni — che per tanti di voi saranno un po’ aliene dal modo di
pensare normale — ripuliamoci un po’ la bocca, per dirla con Don Ca-
millo, con un buon profumo di ricordi personali, con cui terminiamo.

Ricordi...

In questi giorni, pensando a Eugenio e rivedendo una serie di fo-
tografie, mi ¢ venuto spontaneo definirlo “uomo del sorriso”. Provate
a trovarmi una fotografia con Eugenio che non rida o non sorrida, o
comunque non presenti un atteggiamento di calma e serenita.

E facile riconoscere perd che ci sono vari tipi di riso e soprattutto
di sorriso: da quelli spontanei a quelli voluti o autoimposti, a quelli
semplicemente formali e di circostanza. Il riso e il sorriso di Eugenio
erano qualcosa di spontaneo, che veniva dal di dentro. Si potrebbe dire
che veniva da una persona interiormente pacificata, e percid contenta.
Contenta di vivere, contenta di esserci.

Eredita della sua provenienza montanara? Puo essere. Ed ¢ bello che
sia cosl.

Ma la sua contentezza interiore, che si traduceva all’esterno nel sor-
riso, era certamente frutto essenzialmente della fede: fede in Dio, fede
in Gesu, fede nella vita dopo la morte — abbiamo sentito adesso la
testimonianza del Cardinale Scola — e cioé fede nel Paradiso. Desi-
derio di fare la volonta di Dio, la volonta di Gest, e di compierla con
entusiasmo.

In una intervista rilasciata in occasione della sua nomina episcopale,
ebbe a dire: «Nella mia vita ho sempre fatto tutto con molto entusia-
smo, che infine vuol dire dedizione totale.»

14

Il libro del Siracide afferma: «Indice di un cuore buono ¢& una faccia
gioiosa.» E sappiamo che Don Bosco diceva ai suoi ragazzi: «Per noi la
santita consiste nell’essere sempre allegri.» Contentezza e entusiasmo
significano gioventl. E Eugenio dava sempre la spontanea e gradevole
impressione di essere una persona giovane, quasi ancora un ragazzo. E
in quanto tale — possiamo chiederci — poteva diventare anziano? E
poi anche vecchio? Perdendo cosi una condizione che qualificava la sua
persona? Forse il Signore ce I'ha richiesto perché noi potessimo ancora
avere di lui — e sempre di lui — un ricordo da giovane?

Difficile stabilirlo. Bello da crederlo.

Mi ricordo che il giorno dei suoi funerali mi venne incontro Monsi-
gnor Torti, che poi fu il suo successore, e mi disse: «Vescovo Coccopal—
merio, mi permetta di farle una carezza.»

E io gli dissi:«Prego?» E lui aggiunse: «Gliela manda il Vescovo Eu-
genio, perché le voleva bene.»

ALCUNE SFIDE APERTE DAL SINODO A FAVORE
DI UNA PIENA CORRESPONSABILITA

Il cardinale Coccopalmerio, a margine del suo incontro a Lugano
per ricordare mons. Corecco, ha rilasciato un’intervista dove riflette
sul futuro sinodale della Chiesa: pin partecipazione, dialogo e cor-
responsabilita. Propone consigli pastorali obbligatori e voto delibe-
rativo per una vera sinodalita guidata dallo Spirito.

di Federico Anzini

Una Chiesa piu partecipata, dialogica e corresponsabile: questo &
il futuro auspicato dal Sinodo dei Vescovi sulla sinodalita, come
ci dice in intervista il cardinale Francesco Coccopalmerio, presidente
emerito del Pontificio Consiglio per i testi legislativi.

Il porporato ¢ stato ospite a Lugano sabato scorso, 15 marzo, in-
vitato dall’Associazione Amici di Eugenio Corecco, in occasione del
trentesimo anniversario della scomparsa del compianto vescovo di Lu-
gano. Un'occasione preziosa per riflettere sugli esiti del Sinodo svoltosi

15



a Roma lo scorso ottobre e sull’attuale fase di attuazione che il Papa
ha approvato I'l1 marzo scorso, data in cui Bergoglio ha deciso un
nuovo percorso triennale dopo 'assemblea di ottobre scorso. Per questa
ragione il Segretario generale del Sinodo, cardinale Grech, ha scritto ai
vescovi del mondo.

Da esperto di diritto della Chiesa il cardinale Coccopalmerio si con-
centra sulle sfide che meglio conosce. «Serve un cambiamento significa-
tivoy, afferma, chiarendo subito la posta in gioco. Il codice di diritto ca-
nonico, rinnovato nel 1983 alla luce del Concilio Vaticano II, richiede
oggi ulteriori aggiornamenti per accogliere le istanze emerse dal Sinodo.
Tra queste, la diffusione dei consigli pastorali parrocchiali: «Oggi non
sono obbligatori per ogni parrocchia, ma solo se il vescovo lo ritiene op-
portuno», osserva il cardinale. Una modifica semplice e radicale sarebbe
renderli obbligatori ovunque.

Ma la questione piu delicata riguarda il passaggio dal voto consulti-
vo a quello deliberativo in questi consigli. Tema che chiama in causa la
questione di una reale corresponsabilita. Un cambiamento che Coccopal-
merio auspica fortemente, perché «non ha pili senso patlare solo di voto
consultivor. In pratica, oggi i fedeli suggeriscono, ma il parroco decide da
solo. Con il voto deliberativo, invece, si deciderebbe insieme. Il cardinale
fornisce un esempio concreto in materia di pastorale: «Pensiamo ad una
parrocchia con tanti ragazzi “difhicili”. Si discute insieme su cosa fare.
Qualcuno propone di costruire un oratorio, altri invece di radunarli nella
piazza per pregare. Nel sistema attuale, il parroco raccoglie i consigli, ma
decide da solo. Con il voto deliberativo, invece, la decisione verrebbe
presa collegialmente, assicurando cosi una maggiore corresponsabilita.

Di fatto la questione ¢ stata affrontata durante il Sinodo, ma non
risolta. «Il problema del voto deliberativo ¢ stato dribblato», ci dice il
cardinale con franchezza. Il documento finale ¢ ampio, ma non sempre
chiaro: «Sono stati fatti molti interventi e si & voluto tener conto di tutti,
ma certe questioni cruciali sono rimaste aperte o sfumate». Tuttavia, la
direzione ¢ tracciata verso una sinodalita sempre pill concreta e operati-
va. «Il dialogo ¢ essenziale — sottolinea Coccopalmerio — ma deve essere
autentico. Bisogna essere disposti a ridimensionare o abbandonare il
proprio pensiero se si viene convinti da altri». E aggiunge con forza: «La
realtd pili importante emersa nel cammino sinodale ¢ quella che viene

16

chiamata la conversazione nello Spirito. Dobbiamo essere convinti che
ciascuna persona che si presta in una struttura sinodale, quando parla,
fa sentire in qualche modo la voce dello Spirito».

Questa visione, pur pilt faticosa e complessa, indica un percorso preciso
per il futuro della Chiesa: una sinodalita che non si limiti ad ascoltare, ma
che condivida le responsabilita e le decisioni, accompagnata dallo Spirito.
La direzione da discernere dunque ¢ quale cambiamento, non solo orga-
nizzativo, ma profondamente ecclesiale e spirituale, si vuole perseguire.

VESCOvVO, CANONISTA E "uomo b1 Dio"
L'INTERVISTA A L'avv. PaorLa MEescoLrl DavoLl

Invitata a partecipare all’evento per il 30mo dalla morte di Corecco,
Paola Mescoli Davoli — avvocato e per decenni presidente dell’Azio-
ne Cattolica di Reggio Emilia — non ha potuto essere presente per
motivi di salute; la sua testimonianza é stata raccolta in un’inter-
vista, proiettata durante l'incontro del pomeriggio commemorativo.
Di seguito una sintesi, mentre il video integrale é disponibile sul sito
dell’Associazione (amicicorecco.org). Il legame di Mescoli Davoli
con il Ticino risale agli anni *90, in particolare al rilancio dell’Azio-
ne Cattolica ticinese operata dal Vescovo Eugenio.

di Federico Anzini

a sempre impegnata in una realtd professionale che spazia dai tri-

bunali civili a quelli ecclesiastici, Paola Mescoli Davoli racconta
come la sua visione del diritto sia stata radicalmente ribaltata grazie al
pensiero innovativo di Corecco nell’'ambito del diretto canonico. Ad
esempio le cause di nullitdh matrimoniali sono diventate un cammino
di speranza e redenzione, dove “il lavoro non era fatto con l'euforia
della vittoria o il pianto della sconfitta, ma con la consapevolezza della
salvezza dell’altro”.

Linvito in Ticino: una sfida e una chiamata
L8 ottobre del 1989, il Vescovo Corecco contattd Paola invitandola

17



in Ticino per un convegno destinato al rilancio dell’Azione Cattolica
diocesana. Durante quella giornata, Corecco dimostro quella rara em-
patia che sapeva penetrare il cuore e la mente di chi lo ascoltava. La
testimonianza di Paola si fa particolarmente intensa quando ricorda un
episodio che le fu trasmesso da Corecco con parole intrise di poesia:
“Sono stato ad una cerimonia e al termine ho sentito un canto. Era il
canto di un gruppo di donne di Azione Cattolica - e mi disse - , vedi
Paola, mi ¢ venuto lo scrupolo che il lucignolo fumigante fosse ancora
acceso”. Queste parole, rimaste impresse nella memoria, divennero il
simbolo di una rinascita, un invito a non spegnere quella flamma di
fede e di impegno che ardeva nei cuori di quelle persone.

La ripartenza dell’Azione Cattolica diocesana

Corecco non fu solo un riformatore del diritto canonico, ma anche un
educatore capace di valorizzare la dimensione comunitaria della vita cri-
stiana. “Ha colto quella capacitd formativa che esisteva nell’Azione Cat-
tolica e che andava recuperata a tutti i costi”, spiega Paola. Attraverso il
coinvolgimento diretto dei giovani e I'impegno costante nel promuovere
una fede autentica, I’AC si trasformo in un laboratorio di vita e di cresci-
ta, dove la sequela di Cristo non era una mera dottrina, ma una chiamata
a vivere in modo coerente e consapevole la vita di tutti i giorni.

Lamicizia e il sentire ecclesiale

Cio che ¢ rimasto nel cuore di Paola ¢ soprattutto il senso profondo
dell’amicizia e della comunione vissuta con Corecco. “Mi ¢ rimasto nel
cuore il senso profondo di unitd nella Chiesa”, racconta, ricordando
quei momenti di confronto e di prossimita spirituale che avevano il po-
tere di unire persone diverse attorno a un ideale comune. “Con Corecco
si viveva la comunione perché si pensava allo stesso modo, si agiva nello
stesso modo e ho toccato con mano un cristianesimo che non era una
dottrina, era una vita’.

Il dolore della perdita e la lezione della malattia

La malattia e la morte di Corecco hanno segnato la vita di tutti, di chi
lo conosceva bene ma anche di molti “lontani”. Paola confessa lo shock
iniziale, esprimendo un sentimento di incredulitd: “Facevo fatica a capire

18

come di una persona cosi utile, cosi importante per la Chiesa, si potesse
fare a meno”. Tuttavia, il calvario di Corecco si ¢ trasformato in una forma
di catechesi, in cui il confronto con la fragilith umana ha generato una ri-
flessione profonda sul senso della vita e della morte. “Rileggere i suoi scritti
sulla malattia e la sofferenza sono stati degli esercizi spirituali. La morte e la
malattia di Corecco sono un esempio per tutti quelli che sono malati, quelli
che soffrono ma anche per i sani, perché Corecco ha insegnato a vedere nel-
la sofferenza un cammino verso la ricerca di Dio e il senso dell’esistenza”.

Un invito ai giovani di oggi

Chiudendo l'intervista con un messaggio diretto ai giovani, Paola Me-
scoli Davoli lancia un monito contro una fede “edulcorata”. “Attenzione a
non vivere una Chiesa edulcorata, la Chiesa non & una favoletta’, ma una
realta che invita le nuove generazioni ad impegnarsi con serieta e coerenza
nella propria crescita umana e spirituale. Il ricordo dei momenti di spen-
sieratezza, come gli incontri giovanili in cui si “giocava, scherzava, ballava,
rideva”, accompagna la necessita di mantenere alta 'attenzione sulla forma-
zione autentica e sul valore della testimonianza cristiana. Altrimenti anche
il divertimento perde sapore.

Il lascito di un grande uomo

Leredita di mons. Eugenio Corecco non si esaurisce nei ricordi di un
passato che fu, ma continua a vivere nei cuori di chi ancora oggi si impegna
per una Chiesa, che non si accontenta di formule vuote. La testimonianza
di Paola Mescoli Davoli ¢ un invito a riscoprire quella dimensione educa-
tiva e formativa che Corecco aveva saputo incarnare nel rilancio dell’Azio-
ne Cattolica ed in molte altre iniziative. In un’epoca in cui la tentazione
dell'edulcorazione rischia di ridurre la fede a norma morale, il messaggio di
Corecco ci rammenta che la vera essenza del cristianesimo ¢ comunione,
¢ vita di impegno, coraggio e verita. Una riflessione che, anche a distanza
di tre decenni, risuona con forza e puo illuminare il cammino dei credenti

di oggi.

19



CORECCO, PROFETA DELLA (CHIESA SINODALE
LA LEZIONE DEL CARD. OUELLET

La lezione del card. Marc Ouellet all’USI nel trentennale della
morte del fondatore della Facolta Teologica di Lugano.

di Federico Anzini

A;rent’anni dalla sua scomparsa, la figura di mons. Eugenio Corecco
on smette di sorprendere per l'attualita e la forza profetica delle
sue intuizioni. Vescovo di Lugano e fondatore della Facolta di Teologia
di Lugano (FTL), Corecco ha segnato in profondita la vita ecclesiale
non solo svizzera, ma europea e universale. Per questo, nell’ambito del
30mo anniversario dalla fondazione della Facolta di teologia, ¢ stato
ricordato con una tavola rotonda il 14 marzo 2025 nell’auditorium
dell'Universita della Svizzera italiana (USI), che ha visto la partecipa-
zione di due cardinali, che in tempi e modi diversi hanno conosciuto
Corecco: Marc Ouellet, prefetto emerito del Dicastero per i Vescovi, e
Antonio Rouco Varela, arcivescovo emerito di Madrid (vedi prossimo
articolo a pag 23).

Lintervento del cardinale canadese ha avuto il pregio di collocare
Peredita di Corecco nel cuore delle grandi sfide della Chiesa contem-
poranea. «Anche ad uno studio sommario, 'opera di Mons. Corecco si
rivela profetica in rapporto all’attuale sviluppo di un’ecclesiologia sino-
dale», ha affermato Ouellet, riconoscendo che 'approfondimento del
pensiero del fondatore della FTL ha rappresentato per lui una vera sco-
perta: «Confesso di aver ricevuto una forte conferma dal contatto con il
pensiero di Mons. Eugenio Corecco, che non conoscevo».

Lattualita di Corecco

Il riferimento costante della lezione ¢ stato la costituzione apostolica
Veritatis Gaudium di Papa Francesco, che invoca una “rivoluzione cultu-
rale” negli studi ecclesiastici per sostenere il cammino di riforma e sinoda-
lita della Chiesa. In questa prospettiva, Ouellet ha mostrato come Corec-
co fosse gié in anticipo sui tempi: teologo, canonista e pastore, egli aveva
intuito che la formazione universitaria non poteva ridursi a trasmettere

20

saperi specialistici, ma doveva essere un “laboratorio culturale” di comu-
nione, un luogo in cui la fede diventa esperienza condivisa.

E qui che emerge la sua prima intuizione: la Chiesa come comunio-
ne. Corecco legge il Vaticano II come evento che restituisce al popolo
di Dio il protagonismo della fede, radicando la sinodalita non in mec-
canismi organizzativi, ma nella Communio stessa, “mistero di recipro-
citd e mutua appartenenza’ dei battezzati. «Mons. Corecco radica la
sinodalitd nella Communio, ispirato dalla teologia orientale con le sue
tradizioni liturgiche e mistiche», ha sottolineato Ouellet, ricordando
come il vescovo ticinese sapesse collegare in maniera originale aspetti

dogmatici, giuridici e pastorali.

Un secondo contributo decisivo riguarda il riconoscimento dei cari-
smi. In un’epoca in cui il Codice di diritto canonico del 1983 esitava a
valorizzarli, Corecco ne fece un punto fermo: «Il carisma ¢ I'elemento
cardine della costituzione della Chiesa, accanto alla Parola e ai Sacra-
menti», affermava. Per lui, i movimenti ecclesiali e le nuove realta nate

dal Concilio non erano accessori, ma segni dello Spirito da integrare
nella vita ordinaria delle comunita cristiane. Un’intuizione che Ouellet
ha rilanciato come indispensabile per evitare che la sinodalita si riduca a
puro esercizio strutturale, dimenticando la dimensione pneumatologica
che anima il popolo di Dio.

Infine, la terza linea profetica riguarda il rinnovamento del diritto
canonico. Discepolo del grande giurista Klaus Mérsdorf, Corecco de-
nunciava i limiti di un diritto ecclesiastico troppo segnato dal modello
della societas perfecta e proponeva invece un “diritto della grazia”, capa-
ce di custodire la comunione come dono dello Spirito. «Uno dei contri-
buti maggiori di Corecco — ha spiegato Ouellet — ¢ stato il superamento
della dicotomia tra carisma e istituzione, integrando la complessita visi-
bile e invisibile della Chiesa in un’analisi giuridica nuova.

Una Facolta come segno concreto

Ovuellet non ha esitato a definire la Facolta Teologica di Lugano «il
frutto principale del ministero episcopale di Corecco», perché essa in-
carna il suo desiderio di offrire un luogo accademico capace di coniuga-
re fede, ricerca e missione. La sua fondazione — ha aggiunto il cardinale
— non nasce solo da esigenze pratiche di formazione del clero, ma da

21



una visione teologica che vedeva nella Communio 'asse portante del

Concilio Vaticano II, ancora in attesa di piena elaborazione.

La FTL appare cosi come un’eredita viva, in cui si intrecciano il
contributo di grandi figure del pensiero teologico del Novecento — da
Hans Urs von Balthasar a Joseph Ratzinger, da Luigi Giussani allo stes-
so Rouco Varela — con la convinzione di Corecco che la teologia debba
essere un servizio alla vita della Chiesa universale, capace di integrare
dimensione gerarchica e carismatica, tradizione e innovazione, studio e
contemplazione.

Una voce che interpella la Chiesa di oggi

Oggi, nel pieno del processo sinodale avviato da Papa Francesco e
rilanciato dal suo successore, la voce di Corecco torna a risuonare con
forza. Ouellet non ha mancato di sottolinearlo: «Gli attuali dibattiti
sulla sinodalitd non hanno davvero preso la misura di questo pensiero
ricco ed equilibrato», capace di unire fedelta al mistero e audacia rifor-
matrice.

Per questo, il cardinale ha invitato a riscoprire I'attualita del vescovo
ticinese come “profeta della Chiesa sinodale”: un maestro che non ha
temuto di pensare la Chiesa giuridicamente a partire dalla grazia, che
ha posto i carismi accanto ai sacramenti e che ha fondato la Facolta di

22

Teologia come segno duraturo di comunione. Un pensiero che non
appartiene al passato, ma continua ad indicare strade nuove per una
Chiesa che vuole essere sempre pit radicata nella Trinita e missionaria
nel mondo.

In appendice (pag. 87) l'intervento integrale del card. Marc Ouellet.

CORECCO E LA FEDEITA AL CARISMA DELLA CHIESA
LA TESTIMONIANZA DEL CARD. VARELA

Trent'anni dopo la morte di mons. Eugenio Corecco, il cardinale An-
tonio Maria Rouco Varela ha voluto offrire un ricordo intenso e ap-
passionato del vescovo ticinese. Nel suo intervento durante la tavola
rotonda del 14 marzo, Uarcivescovo emerico di Madrid ha toccato
i grandi temi della vita ecclesiale: la crisi della Chiesa, il ruolo del
diritto canonico, la centralita dei sacramenti, la missione evangeliz-
zatrice e la forza dei carismi.

di Federico Anzini

er Rouco Varela, parlare di Corecco significa tornare alle radici della

fede e del ministero episcopale. «Eugenio Corecco — ha affermato —
non fu solo un grande professore e canonista, ma soprattutto un uomo
gioioso, pieno di vita e di fede. Bastava incontrarlo per capire che si puo
essere vescovi, docenti, sacerdoti e, allo stesso tempo, un fuoco di gioia
nel Signore». Questo ricordo personale si intreccia con una riflessione
pitt ampia sull’eredita di Corecco, che — secondo il cardinale spagnolo
— conserva oggi una forza profetica.

La Chiesa di oggi tra crisi e speranza

Il card. Varela non ha esitato a descrivere la situazione attuale con
parole nette: «Credo che stiamo vivendo una crisi pratica nella Chiesa.
Oggi il valore giuridico della Chiesa ¢ poco riconosciuto. Inoltre, non si
tiene sufficientemente conto del diritto divino positivo che la regge, an-
che nelle formule nate dall’ecclesiologia e inserite nel Codice del 1983».
Il punto centrale, ribadito con forza, ¢ la dimensione sacramentale della

23



Chiesa: «Tutte le istituzioni di carattere sinodale devono essere al ser-
vizio di chi esercita I'ufficio sacramentale, che incarna Cristo pastore e
capo della Chiesa, nella carita del Vangelo e nella fecondita della Chie-
sa. Senza presbiteri non ¢’¢ comunita cristiana; senza il Collegio Epi-
scopale, senza il primato del Papa, senza sacerdoti fervidi che donano la
vita, la Chiesa non pud vivere. La Chiesa senza la testa non ¢ un corpo».

Carisma e diritto, insieme

Un tema molto caro a Corecco era il rapporto tra diritto e carismi. I
card. Valera ha ricordato: «Bisogna evitare la dicotomia protestante tra
la “Chiesa del carisma” e la “Chiesa del diritto”; tra la “Chiesa puramen-
te spirituale” e la “Chiesa temporale”». Secondo il cardinale, Corecco ha
saputo vedere che il diritto canonico non ¢ un semplice insieme di nor-
me, ma nasce «dalle viscere della Chiesa, che & divina e umana insieme.
Non ¢ una mutazione del diritto romano, ma un’espressione propria
della vita sacramentale e carismatica della Chiesa. Nel XVIII secolo la
Chiesa veniva interpretata secondo il modello della “societa perfetta”,
una comunita autonoma con una propria sostanza spirituale, dotata dei
mezzi di salvezza (fede, sacramenti, preghiera, carita, educazione, cura
dei malati). Ma questo schema era limitato e fuorviante: si basava su ca-
tegorie giuridiche, non su Cristo. Occorreva un fondamento teologico,
non sociologico. Questo fu lo sforzo comune con Corecco».

L’Europa smarrita

Lo sguardo del cardinale si ¢ poi allargato al continente europeo e
ha lanciato un monito: «Quanti milioni di bambini sono stati uccisi
legalmente nel grembo materno? Non ci sono giovani. Dove stiamo
andando?». Ha ricordato la visita di san Giovanni Paolo II a Santiago
di Compostela, nel 1982: «Il Papa centro il punto: 'Europa ¢ in crisi.
La causa? La negazione di Dio, esplicita o implicita». Oggi, secondo
il porporato, la situazione non ¢ migliorata: «Se non curiamo questo
fondamento, dobbiamo chiudere la baracca».

I segni dello Spirito
Nonostante le ombre, ci sono segni luminosi. Il cardinale ha rac-
contato la sua visita al monastero di Lerma: «C’erano 40-50 giovani

24

clarisse, molte provenienti da Comunione e Liberazione. Una fioritura
di vocazioni contemplative nata dall’'incontro di carismi diversi, segno
che lo Spirito evangelizza per attrazione». E ha aggiunto che anche co-
munita meno visibili, come i Carmeli, vivono una vitalita nascosta ma
decisiva: «Sono carismi complementari che arricchiscono la Chiesa».

Corecco, maestro di comunione

Leredita di mons. Corecco, cosi come emerge dalle parole del Car-
dinale, ¢ quella di un pastore che non separava mai la dimensione spiri-
tuale da quella giuridica, 'aspetto umano da quello divino. Un vescovo
capace di ricordare alla Chiesa che «senza sacramenti, senza diritto radi-
cato in Cristo, senza missione evangelizzatrice, essa rischia di svuotarsi».

Una lezione ancora viva

A trent’anni dalla sua morte, Corecco resta una figura viva non solo per
il Ticino, ma per la Chiesa universale. La sua testimoninaza invita a custo-
dire la comunione, a valorizzare i carismi, a ridare centralita a Dio nella vita
personale ed ecclesiale. Perché — come ha ammonito il cardinale spagnolo
— «senza Dio, 'Europa — e 'occidente secolarizzato - non hanno futuro».

DonN EUGENIO, UOMO LIBERO
LA TESTIMONIANZA DI MICHELE FAZIOLI

Mons. Corecco, vescovo di Lugano é stato ricordato, sabato 1 marzo
2025 - giorno esatto dell anniversario della morte — anche dal setti-
manale televisivo Strada Regina in onda su RSI LA1. Eil giornali-
sta Michele Fazioli a ripercorrere i gesti e il pensiero: lo conobbe da
giovane e ne segui il percorso fino agli ultimi anni di vita.

di Francesco Muratori

(44 Corecco non fu un vescovo convenzionale. Fin dal suo ingresso

nella diocesi, volle essere “il vescovo di tutti”, al di 1a delle eti-
chette ecclesiali o delle appartenenze al movimento di Comunione e
Liberazione, con cui ¢ stato a lungo legato. Un concetto che difese con

25



fermezza sin dall’annuncio della sua nomina nel 1986. Nonostante i
pregiudizi iniziali, dimostro la sua capacita di guidare I'intera comunita,
operando per unire le diverse anime della Chiesa ticinese. Giudizi pola-
rizzanti che spesso giungono fino a noi oggi, a me, che non I'ho cono-
sciuto ma ne ho solo ascoltato il pensiero dai testimoni o letto gli scritti.

Il ricordo di Fazioli spazia tra il privato, con aneddoti, il lavoro di
giornalista e il ricordo maturato in tanti anni dalla sua scomparsa. Un
vero “controluce” (dal titolo della trasmissione di successo di Fazioli).

Fazioli ricorda: “Uno dei suoi meriti principali fu la fondazione della
Facolta di Teologia di Lugano, primo tassello di un sistema accademico
che si sarebbe poi evoluto nell’Universita della Svizzera Italiana (USI).
Credeva fermamente nell'importanza della cultura e dell'educazione
come strumenti per una fede piti consapevole e radicata.”

E poi: “Il suo carisma conquisto i giovani, non con moralismi, ma
intercettando i loro desideri e proponendo il cristianesimo come una
scelta di vita autentica e appagante. Fu capace di rilanciare I'’Azione
Cattolica in Ticino, coinvolgendo centinaia di ragazzi in un’esperienza
viva di fede e formazione”.

Ma il tratto piti toccante della sua esistenza fu senza dubbio il modo
in cui affrontd la malattia. Nel 1994, un anno prima della sua morte, si
raccontd proprio a Fazioli in un’intervista televisiva senza filtri, ne man-
deremo in onda un estratto: “Non ci sono ragioni per nascondere una
malattia”, disse. Per lui, il dolore era un’occasione per testimoniare la fede
e condividere la sofferenza con gli altri. Ammetteva le proprie paure, la ri-
bellione iniziale e persino il timore di “scomparire nel nulla”. Eppure, tro-
vo nella fede la forza per affrontare quel momento con lucidita e speranza.

“La tua grazia ¢ pitt importante della vita” fu la frase che lo accompa-
gno fino alla fine, tratta da un salmo che aveva letto per cinquant’anni,
ma di cui comprese il vero significato solo durante la malattia. Questa
sua apertura e umanita colpirono profondamente i fedeli, al punto che,
come lui stesso disse, si senti “piti utile da malato che da sano”.

Oggi il ricordo di Corecco vive nei suoi scritti, nelle istituzioni che
ha contribuito a creare e nelle persone che lo hanno conosciuto. Fazioli
conclude con una parola significativa: “mons. Eugenio era un uomo
libero”. Il suo tempo, seppur breve, ha lasciato un segno.

26

IN MEMORIA

UNA VITA SEGNATA DALLCINCONTRO
CON DON EUGENIO

Nella sua vita, Luisa Foletti-Mini (5 febbraio 1957 — 10 luglio 2025)
ha trovato in Mons. Eugenio Corecco un padre spirituale, una guida
e un amico. L'incontro con lui negli anni universitari a Friburgo é
stato per lei decisivo: da li é nato un cammino umano e cristiano che
ha segnato la sua esistenza, fino agli ultimi giorni della malattia.
1l marito, Mauro Mini, ricorda con gratitudine alcuni momenti di
questo rapporto, che ha reso la loro storia familiare un segno di co-
munione e di fede vissuta.

di Mauro Mini

I uisa conobbe don Eugenio nell’autunno del 1976, all'inizio degli
studi universitari a Friburgo. Da subito rimase colpita dalla sua
autorevolezza unita a simpatia ed empatia. Don Eugenio esercitd su

e - di lei una paternita spirituale che

crebbe negli anni universitari, in-
sieme a una forte esperienza di
comunione vissuta con le persone
del movimento di Comunione e
Liberazione. Luisa ha sempre con-
siderato quel periodo come assolu-
tamente decisivo per la sua crescita,
sia umana sia cristiana.

Terminati gli studi, nell’autun-
no del 1982 Luisa rientrd in Ticino
e inizid a insegnare alla scuola me-
dia. Negli ultimi anni universitari
e nei primi anni di lavoro maturo
anche il nostro rapporto, fino a
decidere di sposarci. Per la prepa-

27



razione e la celebrazione del matrimonio fu naturale rivolgerci a don

ABUSI NELLA CHIESA
Eugenio, che era stato per noi un riferimento cosi importante.

In quel periodo altre due coppie — Mimi Lepori e Daniele Bonetti, DON PONTINELLI DIFENDE
e Benedetta Colombo e Carlo Doveri — avevano espresso lo stesso de- LA MEMORIA DI MONS. CORECCO

siderio. Fu don Eugenio a proporci di celebrare insieme il matrimonio,
trasformandolo da evento familiare a un vero avvenimento di popolo. DALLE ACCUSE INFONDATE
Cosl, il 3 settembre 1983, nella Cattedrale di San Lorenzo a Lugano,
don Eugenio presiedette la celebrazione del sacramento, seguita da una
grande festa al padiglione Conza. E rimasta per noi un’esperienza di
gioia e di comunione indimenticabile.

Due anni dopo, per caso, Luisa incontrd don Eugenio che le rac-
contd di un viaggio in Polonia per motivi accademici. Avendo lei gia
vissuto un pellegrinaggio a piedi da Varsavia a Czgstochowa, gli confido
la nostalgia per quel Paese. Pochi giorni dopo ricevette la sua telefonata: di Federico Anzini
avrebbe potuto accompagnarlo insieme a Mimi e Daniele. Luisa aderi
con entusiasmo e fu un viaggio carico di significato.

Poco dopo la consacrazione episcopale di don Eugenio nacque la
nostra primogenita, Grazia. In ospedale, Luisa condivise la stanza con
una giovane madre la cui bambina venne al mondo con gravi problemi
di salute. Fu lei a chiedermi di interpellare il vescovo Eugenio perché
andasse a trovarli, nonostante i numerosi impegni del suo nuovo mini-
stero. Con la sua visita portd conforto a quei genitori provati: un gesto
che dice molto della sua sensibilita e paternita.

La morte del vescovo Eugenio ci lascio inizialmente disorientati: era
venuto meno il riferimento che ci aveva accompagnati dal 1976. Negli
anni della sua malattia, Luisa guardd spesso al modo con cui lui aveva
vissuto la propria sofferenza, e trovava forza recandosi ogni tanto a pre-
gare sulla sua tomba.

Per Luisa — e per me — la persona di Eugenio ¢ stata una guida si-
cura, un esempio limpido di umanita e di fede, una paternita generosa.
Oggi mi consola la certezza che Luisa e il vescovo Eugenio siano uniti
nell’abbraccio luminoso del Padre.

Nel vortice di sospetti e insinuazioni che hanno fatto seguito alla
pubblicazione del rapporto dell’Universita di Zurigo sugli abusi
nella Chiesa Cattolica in Svizzera, una voce si alza chiara: quella
di don Matteo Pontinelli. La sua testimonianza ristabilisce la verita
sul Vescovo Eugenio, uomo profondamente integro.

elle 136 pagine del rapporto dell’Universita di Zurigo reso pub-

blico il 12 settembre 2023, si denuncia la situazione problemati-
ca degli archivi ecclesiastici, in particolare nella Diocesi di Lugano. La
mancanza di inventari sistematici, 'organizzazione sommaria dei docu-
menti e soprattutto I'assenza di tracciabilita nella distruzione di alcuni
atti sollevano dubbi sulla trasparenza del passato. Lo studio fa emergere
in particolare una distruzione di documenti d'archivio sui casi di abuso
compiuta dal vescovo Giuseppe Torti.

Tra le varie fonti citate, una in particolare ha scatenato polemiche:
una lettera di un vicario generale dell’epoca in cui si afferma che il ve-
scovo Eugenio Corecco diede ordine di “bruciare quanto era nei suoi
cassetti riguardante i sacerdoti”. Su questa base ¢ stato affermato che la
sopracitata “purificazione” degli archivi diocesani sarebbe stata iniziata
dal vescovo Corecco e completata dal suo successore mons. Torti. Tale
illazione ¢ stata ampiamente accolta dalla stampa nei giorni seguenti la
pubblicazione dell'inchiesta dell’Universita di Zurigo con giudizi gravi
e affermazioni non supportate da prove documentate.

Ma la testimonianza diretta di chi visse quei momenti smentisce ca-
tegoricamente queste illazioni. Don Matteo Pontinelli, stretto collabo-
ratore del vescovo Corecco fino alla sua morte nel 1995, risponde con

28 29



fermezza alle domande poste dalle ricercatrici zurighesi: “Mai mons.
Corecco mi ha dato ordini di distruggere della corrispondenza riguar-
dante esplicitamente sacerdoti, ¢ men che meno riguardanti il delicato
tema in questione”, scrive don Pontinelli. E aggiunge con decisione:
“Lo affermo con assoluta certezza, impegnando il mio onore e quello
del compianto vescovo”.

Secondo la sua testimonianza, Corecco custodiva molta corrispon-
denza personale, composta da lettere di cortesia, richieste di preghiere
o consigli spirituali. Nei suoi ultimi giorni, si discusse su come gestire
questo materiale, ma senza alcuna direttiva precisa e, soprattutto, senza
che si parlasse di documenti su casi di abuso. “Mi aveva dato alcuni
criteri circa l'interesse — io oggi direi ‘pubblico’ — delle cose da tenere e
la riservatezza di altre da eliminare”, spiega don Pontinelli.

“Ma sono praticamente certo di non aver mai letto, e men che meno
distrutto, qualcosa riguardante il drammatico tema in oggetto”. Anche
sul metodo, don Pontinelli chiarisce ogni dubbio: “Lavoravo da solo ma
parlavo ogni giorno con Mons. Torti dicendo cosa stavo facendo. Nel
dubbio, credo di aver anche chiesto il suo parere”.

Di fronte a una testimonianza cosi chiara viene spontaneo chiedersi
come sia stato possibile dare maggiore peso a ricordi incerti e parziali,
riportati in una lettera del vicario generale scritta nel 1997, quando egli
non si trovava nemmeno a Lugano e che ammette apertamente di non
aver mai avuto a che fare con l'archivio e di non comprendere “perché
lo fecero”. Le informazioni che riferisce sono ipotesi sentite da altri,
senza indicare da chi. La differenza ¢ evidente: da una parte chi parla
per supposizioni, senza esperienza diretta; dall’altra don Matteo, che af-
ferma cio che ha fatto personalmente, avendo lavorato a stretto contatto
con il vescovo Corecco.

In un tempo in cui la trasparenza ¢ giustamente richiesta a tutte le
istituzioni, ¢ fondamentale distinguere tra il diritto alla verita e il pe-
ricolo della calunnia. La testimonianza di don Matteo Pontinelli ¢ un
atto di giustizia non solo verso la figura di mons. Corecco, ma anche
verso la storia della diocesi di Lugano. Nel dibattito aperto dal rapporto
UZH, ¢ doveroso ascoltare le voci autentiche, quelle che hanno cono-
sciuto i fatti, che li hanno vissuti. E agire con prudenza, evitando che il
bisogno di fare luce degeneri in ombre nuove.

30

CORRISPONDENZA TRA LA RICERCATRICE
DELL’UNIVERSITA DI ZURIGO E DON MATTEO

EMAIL DELLA RICERCATRICE DEL 8 aprile 2023

Buongiorno rev. Pontinelli,

le scrivo in veste di collaboratrice scientifica dell'Universiti di Zurigo,
incaricata del progetto di indagine sugli abusi sessuali nella Chiesa cattolica
dagli anni Cinguanta ad oggi. Questa ricerca preliminare si propone di
identificare tutti quei fondi d'archivio utili all esame del tema e, nelle no-
stre indagini, ci siamo concentrati anche sugli archivi presenti nello stabile
della Diocesi.

Nel corso delle nostre ricerche abbiamo reperito un documento degli
anni Novanta in cui si afferma che il vescovo Corecco le avrebbe "dato
ordine di bruciare quanto era nei suoi cassetti riguardante i sacerdoti”, cio
che lei apparentemente avrebbe fatto.

A seguito di alcuni scambi con l'attuale Cancelliere Cavallini e Mons.
De Raemy é emersa l'opportunita di porre direttamente a lei alcune do-
mande e, nello specifico:

* Corrisponde al vero l'affermazione secondo cui si sarebbe occupato di
selezionare o distruggere i documenti sopramenzionati riguardanti alcuni
sacerdoti su ordine del vescovo Corecco?

* Se si, quale era lo scopo della distruzione di queste carte? Quale era
la natura di questi documenti? Puo quantificare il numero o l'entita delle
carte distrutte? Ne é stata tenuta traccia (art. 489.2 CIC), ad esempio at-
traverso un elenco? Se si, é possibile reperirlo e dove?

Le siamo inoltre grati per ogni ulteriore dettaglio che potra fornirci sulla
vicenda. Ringraziandola con anticipo per il supporto che vorra offrire alle
nostre ricerche, restiamo volentieri a sua disposizione per ogni ed eventuale
ulteriore informazione.

RISPOSTA DI DON MATTEO PONTINELLI DEL 13 aprile 2023

Buongiorno Signora,
mons. De Raemy mi aveva in effetti avvisato che sarei stato contattato
sul tema. Leggendo quanto lei mi scrive rimango perd stupito di quanto

31



le ¢ stato riportato. Ovviamente é passato molto tempo: mons. Corecco é
deceduto il 1 marzo 1995 e io ho lavorato con mons. Torti, successivo Am-
ministratore, fin verso il mese di luglio (salvo errore di qualche settimana)
dello stesso anno.

Comunque posso affermare con assoluta certezza e impegnando il mio
onore (e quello del compianto vescovo), che mai mons. Corecco mi ha dato
ordini di distruggere della corrispondenza riguardante esplicitamente sacer-
doti, e men che meno riguardanti il delicato tema in questione.

Mons. Corecco conservava in effetti molta corrispondenza personale -
ricevuta - di varia natura (di cortesia, richieste di consigli, di preghiere per
situazioni difficili, direzione spirituale...) e nelle settimane precedenti la
morte avevamo talvolta parlato di cosa farne poi visto che il tempo si faceva
breve; mi aveva dato alcuni criteri circa l'interesse, io 0ggi direi "pubblico”,
delle cose da tenere e la riservatezza di altre cose da eliminare ma senza
preoccuparsi troppo di questo. Sinceramente non ricordo bene i dettagli,
ma sono praticamente certo di non aver mai letto e men che meno distrutto
qualcosa riguardante il drammatico tema in oggetto. Aggiungo due precisa-
gioni: lavoravo da solo ma vivendo in curia parlavo ogni giorno con Mons.
Torti dicendo cosa stavo facendo; nel dubbio credo di aver anche chiesto il
suo parere, anche se egli riteneva questo un compito che dovevo concludere
io . Ma soprattutto mi par di ricordare che la corrispondenza riguardante
i sacerdoti era tenuta comunque altro luogo e il responsabile credo fosse il
Cancelliere Mons. Bonanomi.

Questo é quanto in coscienza mi sento di ribadire. Rimango comunque
a dz’spoxz'zz'one se necessario.

32

30mo FTL

TRENT’ANNI DI VITA, DI FEDE
E DI INTELLIGENZA DELLA REAI'TA

(GRAZIE ALLA FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO
FONDATA DA MONS. CORECCO,
PRIMO POLO UNIVERSITARIO DEL TICINO

Nel 2024 la Facolta di Teologia di Lugano (FTL) ha celebrato il suo
trentesimo anniversario: una tappa importante per un’istituzio-
ne nata da un’intuizione profonda di Chiesa e cresciuta in un dialogo
fecondo tra cultura e Vangelo. A fondarla fu mons. Eugenio Corecco,
vescovo, canonista e appassionato educatore, che nella Facolta vedeva
non un semplice centro accademico, ma un luogo di generazione e di
testimonianza, una comunita chiamata a custodire e comunicare la ve-
rita come dono.

Questa visione ¢ il filo rosso che unisce i tre contributi raccolti in
questa sezione del Bollettino: quello di padre Mauro-Giuseppe Le-
pori, Abate generale dell’Ordine Cistercense, che nella sua lectio “di-
scipularis” rilegge la nascita della Facoltd come frutto di una passione
radicale per la verita e per 'uomo; quello del prof. René Roux, attuale
rettore, che racconta I'evoluzione dell’istituzione lungo tre decenni di
sfide e trasformazioni, restando fedele alla sua missione; e infine quello
di mons. Willy Volonté, primo Segretario Generale della FTL, che re-
stituisce la genialita dell’intenzione originaria. Tre voci diverse, ma uni-
te da una stessa gratitudine: quella per un’opera che ha saputo nascere
dal cuore della Chiesa e che continua, oggi, a porre al centro 'uvomo e
le sue domande fondamentali.

33



UNA FIGLIA PREDILETTA
LA FACOLTA TEOLOGICA COME DONO
LA LECcTIO DI PADRE MAURO LEPORI

L’Abate Generale dell’Ordine Cistercense ci offre una riflessione in-
tensa e personale sul significato di questa istituzione voluta forte-
mente da mons. Eugenio Corecco. Lungi dall’essere un mero omaggio
accademico, il suo intervento si snoda come una lectio “filialis”, ra-
dicata nell’esperienza viva della fede e della gratitudine, capace di
illuminare la genesi della Facolta come frutto di un dono ricevuto e
di una paternita vissuta fino al sacrificio. Queste pagine non sono
solo un tributo alla figura di Corecco, ma anche un invito a riscopri-
re il cuore della missione educativa e spirituale della FTL: far fiorire
la verita della vita nella liberta e nella carita.

di Padre Mauro Lepori

Non sono certamente delle qualitd accademiche che hanno spinto
gli organizzatori di questo incontro commemorativo per i 30 anni
del riconoscimento di questa Facolta Teologica a chiedere a chi vi parla
di tenere non solo una conferenza ma addirittura una lectio magistralis,
che preferirei definire discipularis, se 'aggettivo latino esistesse, o ancor
meglio: filialis.

Non ¢ mio compito tracciare la storia di questa fondazione. Per questo
si puo attingere alla molto ben documentata biografia di Mons. Corecco
realizzata dalla Dott.ssa Antonietta Moretti, o alla testimonianza preziosa
di persone direttamente coinvolte in quest opera, come Mons. E. W. Vo-
lonté, per citare un solo nome.

Al sottoscritto preme anzitutto sottolineare che la Facolta di Teologia
fu probabilmente I'iniziativa a cui il Vescovo Eugenio tenne di piu, la
figlia prediletta della sua paternitd, assieme alla formazione di un folto
gruppo di giovani dell’Azione Cattolica da lui ravvivata. Mi scrisse infatti
il 23 giugno 1994, confrontato con l'acutizzarsi della malattia: “E indub-
bio che tutto quello che mi sta capitando ¢ un'immensa grazia di Dio. Mi
costringe a vivere 'essenza del mistero della vita. (...) Seguendo la proces-

34

sione del Santissimo [a Lourdes] improvvisamente mi sono sentito come
uno degli apostoli che andava dietro a Gesti intanto che parlava e faceva
miracoli. In quel momento gli ho chiesto 6 anni di vita, senza accorgermi
che c'era dentro anche il Giubileo del 2000, prima di tutto non per me
ma per concludere le cose iniziate (spec. la Facolta e I'AC). (...) Costa
moltissimo anche autolimitarsi cosi, ma chiedere la guarigione tout court
mi sembra indebito e troppo facile. E comunque un passo avanti anche
nell'accettazione di lasciarsi prendere la vita (...). Continuiamo comun-
que a pregare prima di tutto per morire con fede totale, perché questo ¢ e
rimane la grazia piti grande.”

Sudar sangue

Otto mesi dopo questa lettera, durante una delle mie ultime visite a
Mons. Corecco — ormai malato terminale e ben cosciente di esserlo —,
una sera mi chiese di dettarmi una lettera in cui raccomandava ad una
persona abbiente di venire in aiuto alla Facolta che aveva fondato e faceva
i primi passi. Fu una dettatura estremamente faticosa per lui, che lo stre-
mo, una fatica che qualcuno, passando e scrollando il capo giudico, forse
a ragione, assurda. o ebbi piuttosto 'impressione di trovarmi di fronte
ad una vera e propria agonia, al Getsemani di un servo fedele che voleva
poter morire dicendo “Tutto & compiuto!” (cf. Gv 19,30)

Fu probabilmente I'ultima lettera dell'immenso epistolario in cui du-
rante tutta la sua vita espresse la sua cura per singole persone, famiglie,
comunita e opere.

Non posso non pensare a questo episodio ogni volta che sento parlare
della Facolta di Teologia di Lugano, come se fosse la chiave misteriosa che
ci apre al significato e al destino di questopera. La domanda che sorge in
me non ¢ allora anzitutto perché esiste questa Facoltd, ma perché per essa
il Vescovo Eugenio ha, per cosi dire, sudato sangue.

E come per qualcuno che un giorno viene a sapere che sua madre, per
darlo alla luce, ha rischiato la vita o 'ha addirittura persa. Di colpo, que-
sta coscienza viene a cambiare non solo la considerazione che costui ha di
sua madre, ma anche e soprattutto la considerazione che ha di se stesso,
della sua vita, di quello che vive, di quello che fa o non fa. Di colpo lo
investe un senso di responsabilita che piti che guardare al passato, magari
con rimpianto e rimorso, gli fa guardare al presente e al futuro con un’in-

35



tensita, un desiderio di senso e compimento che prima magari percepiva
in modo teorico, moralistico, ultimamente autoreferenziale, come se lo
scopo della vita fosse solo la realizzazione di se stessi. Ora quella persona
intuisce che il compito della sua vita ¢ denso di una responsabilita che il
sacrificio di sua madre gli fa sentire universale.

Quante persone, non solo in Ticino, non solo credenti, hanno fatto
questa esperienza e sono state risvegliate a questa coscienza di fronte alla
vita, alla testimonianza, al ministero, alla malattia e alla morte di Mons.
Corecco!

Tutto ¢ dono

Spesso si pensa che un’opera o istituzione come la Facolta di Teologia
sia anzitutto il frutto di un impegno, potremmo dire politico, diploma-
tico, o comunque un impegno in cui si tratta di conquistare uno spazio
di potere che magari riduce o contrasta lo spazio di potere degli altri. Un
impegno quindi che implica delle lotte, se non delle battaglie, per non
dire delle guerre.

Certamente, in ogni iniziativa pubblica, questi aspetti sono sempre
poco o tanto presenti, anche nella Chiesa. Non di rado la realizzazione
di un’opera comporta I'andare contro correnti della societa e della storia
che rendono un determinato terreno poco adatto ad accogliere la semi-
nagione di nuove piante. In ogni nuova opera c’¢ un aspetto di alterita e
di novita che pud disturbare e minacciare chi si accontenta di cio che &
acquisito e si tiene in mano.

E una legge della vita umana che si sperimenta ad ogni nascita. Il nuo-
vo che viene, che entra nello spazio di altre vite, che prende spazio fra o
dentro altri spazi ormai acquisiti, ¢ I'irruzione dentro la realta a cui siamo
abituati di una realta diversa.

In cosa consiste la diversita e novitd? Nel fatto che ¢ fatta da altri che
da noi stessi. Chi crede in un Dio creatore sa che ogni realtd, e soprattutto
ogni persona, ¢ questa novita diversa. Tutto ¢ fatto da un Altro.

Ma il grande paradosso non ¢ ancora questo. Si, ¢ questo, ma diventa
evidente quando si giunge a prendere coscienza che in questo tutto che
un Altro fa ci sono anch’io, ¢’¢ la mia persona, la mia vita, il mio “io”, e
quindi anche la mia opera, cid che genero e realizzo.

Si puo rifiutare questa consapevolezza, si puo negarla, teoricamente

36

o praticamente, perché ¢’¢ in noi una resistenza ad accettare di essere
Popera di un Altro, perché cid sembra ridurre la nostra liberta, la nostra
autonomia.

Si puo vivere indifferenti a questo dato, come se il fatto di essere creati
o meno da Dio non cambiasse nulla della vita. Oppure, questa coscienza
puo aprire a guardare a se stessi, agli altri, al mondo, a tutto, sotto una
luce diversa, una luce nuova, eppure antichissima, perché originale, che
doveva essere lo sguardo con cui il primo uomo e la prima donna, che
la Bibbia chiama Adamo ed Eva, hanno aperto gli occhi sulla realta. E
uno sguardo che vediamo riprodursi ad ogni inizio di vita nuova, nello
sguardo dei bambini.

Di che sguardo si tratta? Elo sguardo che riconosce la realta come
dono.

Se un Altro mi fa, se un Altro fa gli altri, se un Altro fa tutto, posso
pensare che tutto sia al suo servizio, che tutto sia schiavitl, che tutto sia
fatto per servire un grande padrone, un grande dominatore e dittatore
dell’'universo.

Ma quest’idea, originalmente instillata dal serpente a Eva e Adamo,
dimentica un fattore, che di per sé dovrebbe essere evidente alla ragio-
ne: se Dio ¢ capace di fare tutto e tutti, non ha bisogno della creazione,
non ha bisogno di noi, di me. Dio non ha bisogno di nulla. E allora? I
pitt grandi spiriti, a cominciare dai bambini, intuiscono, stupiti, che se
Dio non crea per sé, se non ha bisogno di una creazione che gli serva, di
creature che gli siano serve, schiave, allora tutto ¢ dono, tutto ¢ gratuito.

La sostanza della bellezza

Questa sorpresa ¢ la sostanza della bellezza. La bellezza, 'armonia, che
tutti scorgiamo anche nella creazione ferita dal peccato, — rovinata non
solo dal peccato originale ma anche dal nostro, dal peccato del nostro
tempo —, la bellezza ¢ quella sinfonia che scaturisce e sempre riecheggia
fra tutte le creature per il fatto stesso che ognuna ¢ un dono.

La bellezza ¢ la sinfonia del dono che ogni creatura ¢. Nulla potrebbe
armonizzare ogni frammento della realtd piti e meglio del fatto che ogni
frammento ¢ donato, ogni realta ¢ donata e si riceve, si dona ed ¢ accolta,
da altre realtd donate che si ricevono, si donano e sono accolte, per donar-
si ancora, riceversi ancora, accogliere ancora. Una bellezza che per il fatto

37



di essere il dono di un Altro, si esprime e puo essere ammirata totalmente
tanto in una galassia che in filo d’erba. In ogni dettaglio del reale, quan-
do ¢ accolto come dono, possiamo scorgere un’originalita insostituibile,
come quella della rosa del Piccolo Principe, o quella che san Francesco
celebra per ogni creatura nel suo Cantico di frate sole.

Certo, qualcosa ha disturbato questa sinfonia del dono. Il grande pec-
cato, il grande male ¢ rifiutare il dono, quello che si ¢ e quello che gli
altri sono, quello che tutto ¢. Caino rifiuta di essere dono di Dio per suo
fratello, e cosi rifiuta che Abele sia un dono per lui. Tutto ci6 che & male,
tutto cid che ¢ brutto, negativo, ha in questo rifiuto la sua sorgente ama-
ra, la sua sorgente avvelenata, fino alle brutture che stanno sotto i nostri
occhi, le guerre dei nostri tempi, i massacri, le stragi di tanti innocenti, e
la distruzione della natura, nostra casa comune.

Noi, perd, non siamo dono di un Altro come una cosa che si regala.
Perché il nostro essere dono definisce la nostra libertd, e quindi 'espe-
rienza, la sfida e la responsabilita di essere i soggetti del dono dell’Altro
che siamo. Per la persona umana, essere dono di un Altro non ¢ solo un
dato passivo, che abbiamo in comune con ogni altra creatura minerale,
vegetale o animale che sia: ¢ anche vocazione, una chiamata. Cuomo ¢
dono chiamato ad accogliersi ¢ a donarsi. E questa ¢ la liberta, la vera
libertd, la liberth umana nella sua veritd, e non come si ¢ spesso definita e
soprattutto vissuta la libertd, staccandola dal mistero dell’essere nel quale
¢ voluta e creata.

Che mistero! Essere donati in un modo che ci rende soggetti di quello
che riceviamo, di quello che non possiamo scegliere, perché prima di
essere donati non esistiamo. La Bibbia definisce questa nostra identita
misteriosa come un essere fatti ad immagine e somiglianza di Colui che
ci fa (cf. Gen 1,26-27). Limmagine di Dio in noi sta nell’essere fatti per
essere noi stessi soggetti liberi del dono di noi stessi che riceviamo.

Il frutto di un si al dono di sé
Cosa C’entra tutto questo con la nascita di questa Facolta?
Certo, una Facolta di Teologia ¢& fatta per studiare queste cose, per
g q
approfondirle, per trasmetterne la coscienza e conoscenza, con tutte le
sue implicazioni nella vita, nella societa e nella storia. Ma quello che mi
preme sottolineare ¢ che questo mistero dell’essere come dono centrereb-

38

be anche se Mons. Corecco trent’anni fa avesse fondato una Facolta di
matematica, di chimica o di economia. Perché? Perché quest'opera, come
le altre che Don Eugenio promosse durante la sua vita, nacque in lui e
attraverso di lui proprio perché fu un uomo che ha accettato e desiderato
andare al fondo della consapevolezza di essere voluto, amato e donato da
un Altro.

Questa consapevolezza in linguaggio cristiano si chiama fede, cio¢ la
coscienza, anch’essa donata, che tutto ¢ dono, donato da un Dio che &
Trinita, che ¢ Dono trinitario di sé, di un Dio che non solo &¢ Donatore,
ma che in se stesso ¢ Dono e Accoglienza, scambio eterno e infinito del
Dono di S¢ del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo.

Alla fine dell'omelia nella S. Messa in suffragio delle vittime della stra-
ge di Rivera, nel 1992, il Vescovo Corecco, espresse chiaramente la sfida
fondamentale che ogni circostanza, anche la pili negativa, pone ad ognu-
no di noi. Invitava a pregare per “capire cosa dobbiamo fare della vita che
abbiamo ricevuto in dono”.

Tutti, con maggiore o minore intensitd, si pongono questa domanda,
almeno per un momento, almeno negli anni dell’adolescenza. Una do-
manda drammatica, perché mette a confronto il desiderio di pienezza di
vita che anima ogni cuore con tutte le circostanze in cui ognuno si trova
a vivere. E questo confronto ¢ spesso un duello, perché non sempre le
circostanze personali, fisiche e psicologiche, familiari, sociali, politiche,
storiche, culturali, ecc., corrispondono convenientemente con la vocazio-
ne e missione che si vorrebbe realizzare.

Vita come missione da compiere

Ogni persona, infatti, intuisce, in un modo o nell’altro, di esistere con
una missione da compiere. Anche chi non ha fede, o ha altre fedi e con-
vinzioni che non sono quelle cristiane, intuisce di vivere per un compito.
Ogni persona sente di avere una missione che ¢ assolutamente originale,
che nessun’altro pud realizzare. E se non la compie, se fallisce, volenti o
nolenti se ne prova una insoddisfazione profonda, diversa dall’'insoddisfa-
zione che si prova quando non si ottiene qualcosa dagli altri, perché ¢ I'in-
soddisfazione di non ottenere dalla propria vita cid che le da significato.

Di fronte a questo dramma, il problema di sempre, acuitosi con gli
strumenti di informazione contemporanei, ¢ l'illusione di credere che

39



realizzare la propria vita sia una questione di successo. Chi ha successo
economico o edonistico viene guardato come modello di compimento
del senso e della missione della vita. Certo, il successo pud coronare la
realizzazione di una missione di vita. La menzogna ¢ la dove il successo, il
realizzarsi, non corona il dono di una vita, ma I'ambizione di guadagnarla
per sé. I veri modelli sono invece coloro che, qualsiasi cosa realizzino nella
loro vita, vi esprimono il dono di se stessi. Perché solo questo permette
ad ogni vita di compiere la sua missione, anche quando tutto magari
impedisce o distrugge cid che uno si sente chiamato e spinto a realizzare.

Mons. Corecco ha espresso questa coscienza in tutto cid per cui si
¢ impegnato durante la sua vita. Ma possiamo distinguere la Facolta di
Teologia come I'impegno in cui si sono coagulati tutti i suoi impegni e
tutte le sue realizzazioni, soprattutto in quanto pastore. Per realizzare la
Facolta, Corecco ha messo in gioco tutti i suoi talenti, ma soprattutto
I'impegno di tutta la sua persona a realizzare la sua vita nella consapevo-
lezza di averla ricevuta in dono, e quindi di avere come vocazione e mis-
sione il dono della sua vita e l'aiuto agli altri a realizzare questo significato
essenziale dell’esistenza.

Nell'omelia per un’Ordinazione sacerdotale celebrata nella Domenica
della Santissima Trinitd, il Vescovo Eugenio ha espresso il senso con cui
viveva la sua vocazione di battezzato e di pastore:

“L'uomo ¢ colui che non assomiglia a se stesso, ma che assomiglia a
un Altro, e quest'Altro ¢ la Santissima Trinita: il Dio Uno e Trino. Questa
somiglianza che portiamo in noi della Trinita (...) coincide con la nostra
vocazione. L'uomo, noi tutti, abbiamo la vocazione di manifestare nel
mondo la presenza del mistero della Trinita che portiamo in noi stessi,
impressa nel nostro cuore, nella nostra persona.

Il senso della nostra esistenza coincide con questa vocazione. Se ci si
mette al di fuori di essa, la vita perde lo scopo e diventa assurda, perché
ci si pone fuori dallo scopo per il quale Dio ci ha creati, ci ha chiamati
all'esistenza, ci ha scelti personalmente con il nostro nome e la nostra
fisionomia.

Al di fuori di questa coincidenza tra la vita e la nostra vocazione la
vita cessa di essere un compito e si banalizza, perché Dio ci ha creati per
affidarci una missione: manifestare Dio nel mistero della Trinita. (...)

Tutto cid non ¢ soltanto qualcosa di ontologico, che avviene in noi,

40

perché noi manifestiamo la presenza di Dio e del mistero Trinitario nel
mondo anche con il nostro comportamento, le nostre idee, il nostro
modo di amare, di rapportarci con gli altri, con la nostra vita, e il modo
di operare nella societa.”

Sappiamo che una delle principali intenzioni della realizzazione della
Facolta di Teologia era quella di riportare in Ticino la formazione dei
ministri ordinati. Non era una preoccupazione formale o organizzativa,
bensi di creare un ambiente di studio e formazione che educasse pastori
corrispondenti alla persona di Cristo buon Pastore.

Nel Vangelo di Giovanni, Ciristo stesso definisce il buon pastore come
colui che “da la vita per le pecore”, contrapponendolo al mercenario a cui
“non importa delle pecore”, perché il senso della sua vita ¢ ridotto al gua-
dagno e non ¢ il desiderio che le pecore abbiano la vita in abbondanza. Se
viene il lupo, il mercenario fugge (cf. Gv 10,10-13).

La Facolta ¢ stata concepita e voluta per essere un aiuto a realizzare
questo senso della vita, e a realizzarlo a 360 gradi, come esperienza, come
conoscenza, come condivisione e come missione. Per questo, Mons. Co-
recco e gli altri promotori vollero che la Facolta fosse fin dal suo nascere
un ambito di comunione di vita, di insegnamento e di apprendimento.
Solo dentro le dimensioni di questo ambito di comunione la teologia,
come d’altronde ogni altra scienza, trova il suo significato, cio¢ il senso
che ha per la vita. Cid che non ha senso per la vita, cid che non aiuta a
che la vita sia pit vita, pili umana, pili piena, pit accolta e donata per il
dono che ¢, non ha senso neppure in se stesso.

Donare la verita

Lo intuiva bene san Bernardo di Chiaravalle quando scriveva a riguar-
do dei santi Pietro e Paolo: “Che cosa ci hanno insegnato e ci insegnano i
santi apostoli? Non l'arte della pesca o della fabbricazione delle tende, né
nulla di simile; neppure a leggere Platone o a districarci nelle sottigliezze
di Aristotele; neppure a sempre imparare senza mai pervenire alla cono-
scenza della veritd. Gli apostoli mi hanno insegnato a vivere. Ti sembra
poca cosa saper vivere? No, ¢ una gran cosa, anzi la pitt grande di tutte.”

San Bernardo descrive con queste parole la preoccupazione che Don
Corecco ha sentito bruciare in sé, come pastore, come professore e come
vescovo, di fronte alla deriva che sempre minaccia la formazione a tutti i

41



livelli, soprattutto quello accademico. 1l pericolo appunto di “sempre im-
parare senza mai pervenire alla conoscenza della veritd”, della veritd non
soltanto del campo scientifico che si sta studiando, ma della verita della
vita, della verita come senso della vita.

Fu questa linsistenza essenziale dell’allocuzione che Mons. Corecco
tenne introducendo il primo Dies Academicus della nuova Facolta di Te-
ologia. Diceva che “la crisi dell'universita non ¢ primariamente di tipo
organizzativo ed istituzionale, ma spirituale e culturale. In altri termini, &
in crisi I'universitd come istituzione educativa e come luogo di produzio-
ne del sapere, sia teorico che pratico.

I giovani, vittime della crescente specializzazione, non incontrano piu
un luogo in cui possa essere posta la domanda che riguarda I'uomo come
tale. Ogni singola disciplina la respinge dal proprio ambito, qualificando-
la come non scientifica rispetto ai termini del proprio lavoro settoriale. In
questo mondo specifico lo studente non ha la possibilita di interrogarsi
criticamente su se stesso, sulla propria identita pili autentica, sui fini che
intende perseguire nella vita. Di conseguenza non puo assumere critica-
mente il ruolo sociale cui l'universita lo prepara.”

La societa di trent’anni fa come quella di oggi non ¢ in crisi di scienza
e tecnica, ma in crisi di verita e di senso della vita. Ogni progresso scien-
tifico, tecnico, economico, ma anche filosofico e teologico, che non si
integra, e addirittura non si sottomette al progresso umano, al progresso
del senso della vita, della vita come dono accolto e trasmesso nella sinfo-
nia del dono di tutti e di tutto, diventa come un treno, o un razzo, che
sfreccia oltre 'uomo senza portarlo con sé.

Viviamo un’epoca culturale che sembra stia passando dal dominio del
“Grande Fratello” a quello del ...“Grande Pappagallo” artificialmente
intelligente. Un’epoca in cui cid che si definisce come veritd passa dal
controllo del potere allo svuotamento della pit raffinata ripetitivita. La
veritd non ¢ pili scoperta creativamente come riflesso di Dio nella realta,
ma diventa un gioco di specchi immanenti in cui 'uomo non fa che ri-
produrre all'infinito, ipnotizzato dalla molteplicita dei riflessi, 'immagine
di se stesso che narcisisticamente si illude di vedere.

Chi ci restituird una verita reale, una verita per la vita?

Nauseato da tante verita irreali e false, da troppe verita vendute, 'uo-
mo contemporaneo ¢ come un Pilato che pur portando in sé una ricerca

42

sincera della veritd, anche quando se la trova davanti, anche quando la
Verita in persona ¢ li e gli parla, se ne va offuscato nello sguardo e stordito
nell’ascolto, rifugiandosi dietro il paravento di uno scetticismo a priori
che si nutre di se stesso perché mai si confronta con una realta che possa
contraddire la sua inconsistenza.

La carita della verita

Come si puo ricondurre 'umanita, la nostra e 'universale, ad un in-
contro con la verita della vita, con la verita che dia senso alla vita, che
richiami la vita al suo senso di dono da donare?

La verita non si dona imponendola, ma testimoniandola. La testimo-
nianza ¢ quella trasmissione, dalla propria vita alla vita degli altri, della
verita di cui si vive. Come tale, la testimonianza della verita ¢ un grande
atto di amore. Un amore cosciente che la vita non la si dona agli altri
come un oggetto, ma trasmettendo agli altri la verita che da senso alla
nostra vita. Un martire che viene ucciso per la sua fedelta alla veritd non
trasmette agli altri la sua vita, ma la verita che da senso alla sua vita oltre la
morte. | martiri cristiani trasmettono Cristo, cosi come i martiri di altre
fedi o valori, trasmettono cio che per loro vale piti della vita.

Benedetto XVI iniziava la sua enciclica Caritas in veritate “sullo svi-
luppo umano integrale” con queste parole essenziali: “La carita nella veri-
td, di cui Gesu Cristo s'¢ fatto testimone con la sua vita terrena e, soprat-
tutto, con la sua morte e risurrezione, ¢ la principale forza propulsiva per
il vero sviluppo di ogni persona e dell'umanita intera.”

Perché progrediscano la persona e la societd umane, perché progredi-
sca 'umano, e quindi una cultura per 'uomo, non basta soltanto 'amore
o soltanto la verith. F necessaria la loro sinergia, la loro unita dialogica.
Quando la carita e la veritd camminano separate, invece di costituire la
“forza propulsiva” di un progresso umano integrale e universale, lo fre-
nano, lo arrestano, lo fanno regredire. Lamore senza la verita scade nella
compiacenza del buonismo che benedice tutto cid che ultimamente di-
strugge 'umano. La verita senza la carita scade nell’orgoglio autoreferen-
ziale dell’intolleranza, indifferente al cuore dell’altro fino alla violenza.
In realtd, senza la verita la caritd non & se stessa, e senza la carita la verita
¢ menzogna. Il Card. Macharski, in una intensa commemorazione del
Vescovo Eugenio, affermo: “Questo testimone dice la verita!”

43



Infatti, Mons. Corecco si ¢ impegnato tutta la vita ad amare dicendo
la verita, non la verita sterile che spoglia I'altro senza pietd, ma donando,
da umile e certo testimone, quella Verita piti grande di noi che illumina la
vita, le apre un orizzonte e che permette a tutti di fare un cammino verso
la pienezza della vita come dono ad immagine della Trinita; pienezza che,
come lo esprime la Gaudium et spes, si ritrova solo “attraverso un dono
sincero [e quindi vero] di sé”.

Solo questa prospettiva da ragione fino in fondo all'intenzione con
cui Mons. Eugenio Corecco ha voluto e fondato la Facolta di Teologia,
e, nello stesso tempo, solo questa prospettiva ci aiuta a capire quale possa
essere il ruolo di questa Facolta rispetto alle altre Facolta dell'Universita
della Svizzera Italiana e alla societa in cui ¢ inserita.

Seminare nel deserto

Una lettera molto critica che un sacerdote indirizzava al Vescovo Co-
recco, citata nella biografia curata da Antonietta Moretti, denunciava
lassurdita di prospettare un istituto teologico a Lugano. Cito: «..."uno
studio teologico" a Lugano. Una cittd culturalmente morta: non vi sono
altri centri universitari con cui dialogare. Dialogare con il vuoto cultu-
rale lo si ¢ gia sperimentato. Credo ti ricordi del seminario degli anni
'60. Teologi e insegnanti non erano poi tanto male, ma era il rachitismo
culturale. Situazione obbligata: nessuna possibilita di colloquio con altri
studi e studenti. E questo che mi porta ad essere duramente contrario a
una Universita ticinese.»

Non contesto il giudizio di vuoto culturale qui espresso, perché cor-
risponde all’esperienza del mittente e forse anche del destinatario della
lettera. Ma proprio questa situazione negativa non poteva che stimolare
ulteriormente il Vescovo nella sua intenzione. Perché il movente della vita
e delle iniziative di Mons. Corecco era fondamentalmente quello di espri-
mere la missionarieta della Chiesa, mandata da Cristo proprio a riempire
il vuoto in cui si ritrova 'umanita, a riempirlo non solo di cultura, ma del
Significato di tutto che, come un seme, fa fiorire una cultura umana in
ogni deserto. Corecco non guardava alle condizioni che trovava, ma a cio
che lo spingeva interiormente e nell'ambito di Chiesa che sperimentava
come amicizia da diffondere, come paternita capace di generare, come
sapienza di verita evangelica da seminare.

44

Tutto questo, don Eugenio non lo aveva inventato, non era creazione
sua: era cio che lui aveva incontrato e di cui faceva esperienza. Il motore
di ogni sua iniziativa non era la conquista di uno spazio di potere, come
dicevo all’inizio, ma la trasmissione umile e certa di un dono ricevuto,
gratuito, non meritato, che aveva riempito di senso e bellezza la sua vita
e che per questo sentiva corrispondente al bisogno di ogni cuore, di ogni
persona che incontrava, e del popolo che, come Vescovo, gli era affidato
e a cui si sapeva mandato proprio per questo, per amarlo trasmettendogli
la verita e la bellezza che aveva incontrato e accolto.

Lapproccio di questo pastore e testimone alle situazioni di vuoto a cui
era mandato, lo trovo illustrato nella descrizione che san Benedetto, il
padre dei monaci d’Occidente, fa della venuta di Dio incontro all'uomo
per donargli la vera vita. All'inizio della sua Regola Benedetto mette in
scena un Dio che circola in mezzo alla folla, che circola in mezzo al vuoto
di senso, di verita e di pace che anche oggi sembra dominare 'umanita. In
questo deserto affollato di gente vagante e sperduta, Dio si mette a gridare
una frase del salmo 33: “C’¢ un uomo che vuole la vita e desidera vedere
giorni felici?” (Sal 33,13). Questa domanda, essenziale in ogni cuore, in
ogni cultura, in ogni fede, questa domanda ¢ una provocazione, ma carica
di proposta. Quel Dio mendicante ha in Se stesso il bene che propone,
¢ Lui stesso il bene che offre. Provoca la folla, non per giudicarla, ma
perché in Lui ¢’¢ una sorgente di vita e felicita che ha sete di sgorgare, di
raggiungere e di incontrare 'umanita.

San Benedetto fa partire tutto da questa proposta, ma anche dalla li-
berta di chiunque in mezzo alla folla risponde: “Io!”.

A partire da questa risposta elementare della liberta che riconosce di
desiderare la vita e la felicita, Dio fa iniziare un cammino, una “via della
vita”. Un cammino di educazione, di formazione, di accompagnamento
affinché quell’“io” che dice “Eccomi!” possa crescere in quella coscienza e
esperienza. Nessuna istituzione o opera, nessuna proposta, sono umane,
e veramente libere, fuori da questa dinamica elementare.

E cosi che Mons. Corecco ha proposto I'avventura di questa Facolt,
che proprio per questo ¢ chiamata ad incarnare questa proposta in tutto
'ambito universitario e sociale in cui ¢ stata seminata. Una proposta che,
se la Facolta vorra vivere, non finird mai di rimanere tale per la liberta di
chi ¢ chiamato a promuoverla e di chi ¢ chiamato ad accoglierla.

45



Senza liberta nulla di veramente umano puo crescere, e nulla puo esse-
re donato. La libertd — oggi ¢ urgente richiamarlo! — non ¢ se stessa senza
una gratuita. Ma la gratuita non ¢ tanto la dove tutto ¢ gratis, ma dove
qualcuno paga di persona. La maturita si misura dalla disponibilita a pa-
gare di persona, anche quello che si fa con passione.

Per il Vescovo Eugenio creare questa Facolta fu una vera passione. Ma
da Ciristo in poi, questa parola, “passione”, ¢ diventata anche la definizio-
ne di un amore che paga con la vita quello che desidera. Don Corecco lo
ha capito e vissuto fino in fondo, accettando di vivere la passione per le
sue iniziative come passione nell’'offrire per esse la sua vita, la sua soffe-
renza e la sua morte.

Se la Facolta di Teologia ¢ un albero di trent’anni, se continuera a
crescere, a dare frutti, ¢ e sard sempre perché un seme per lei ¢ caduto
in terra fino a morire, con una caritd che testimonia e propone a tutti la
verita della vita.

LA VISIONE DI UNA TEOLOGIA
IN DIALOGO CON IL MONDO
[L PENSIERO DEL RETTORE PROF. RENE Roux

Trent’anni di storia, di pensiero e di dialogo tra fede e societa. La
Facolta di Teologia di Lugano (FTL) ha celebrato nel 2024 il suo
importante anniversario con un anno di eventi, incontri e rgﬂessioni
che hanno messo al centro la missione dell’ateneo fondato da mons.
Eugenio Corecco. A guidare oggi la Facolta é il rettore prof. René
Roux, che in due interviste per il settimanale Catholica — qui rie-
laborate - ha delineato con chiarezza la traiettoria dell’istituzione,
tra fedelta alle origini e apertura ai temi cruciali del nostro tempo.

di Federico Anzini

Un dialogo con la societa

«Gli ambiti che trattiamo, dal religioso, al politico, al sociale, sono
di grande interesse per la societa e le sue sfide», afferma il rettore Roux.
«Pensiamo alle domande sul fine vita, alla gestione dei flussi migratori

46

o delle differenze culturali e di genere, al confronto con le nuove tec-
nologie. Dobbiamo essere su questi e altri temi la dimostrazione di una
fede concreta che non ha vergogna di esprimersi o paura di dialogare».

Nel suo sguardo rivolto al futuro, Roux sottolinea: «E su questo dia-
logo con la societa che investira la Facolta anche nel futuro». Un impe-
gno che si rinnova ogni anno accademico, sin da quel 4 dicembre 1993,
quando mons. Corecco inaugurava il primo Dies Academicus con il
discorso “Natura e compito dell’'universitd”.

Un sogno diventato realta

Ripercorrendo le origini della FTL, Roux ricorda: «Gli ideali di
mons. Corecco, nel dare inizio a questa opera, furono molteplici: si
voleva dare vita a Lugano a un Centro accademico europeo, per incre-
mentare la ricerca e 'insegnamento della filosofia e della teologia nello
spirito del magistero della Chiesa, ma anche contribuire al rinnovamen-
to della Chiesa svizzera mediante il proficuo incontro tra fede e cultura
contemporanea.

«Soprattutto — aggiunge — si voleva fare in modo che la Svizzera
italiana si dotasse di una prima istituzione a livello universitario, cosi
da preparare anche i fedeli laici a operare nel mondo con maturita e
consapevolezza. Un sogno che ¢ nel frattempo diventato una bella realta
e che ci guida anche oggi».

Ricerca e specializzazione

In trent’anni di attivitd, la FTL ha saputo sviluppare competenze e
settori di ricerca riconosciuti a livello internazionale: «Oggi siamo rico-
nosciuti per la ricerca svolta negli ambiti della teologia dogmatica, della
morale e della teologia biblica — spiega Roux — ma negli ultimi anni
abbiamo anche incrementato lo studio della filosofia».

Un terzo ambito, quello delle Scienze religiose, lega materie come
filosofia, politica e storia alla dimensione religiosa, mentre un quarto
settore, ispirato dallo stesso Corecco, ¢ quello del diritto canonico, con
una specifica attenzione al diritto comparato delle religioni.

Nuovi progetti: I'Istituto di teologia pastorale
Tra le ultime novita c’¢ la creazione dellIstituto di teologia pastorale:

47



«La FTL ¢ sempre alla ricerca di nuove forme di servizio alla popola-
zione ticinese», afferma il rettore. «Con lo scopo di preparare maestri,
professori, catechisti, si presenta una nuova proposta formativa che ri-
sponda alle esigenze della societa cosiddetta “post-cristiana” fornendo
strumenti interpretativi di una conoscenza culturale basica».

Il progetto “Eres”, illustrato sul sito della Facolta, si articola in due
dimensioni: «una parte teorica in cui si affrontano le diverse discipline
teologiche, storiche e filosofiche, e una parte laboratoriale a seconda del
curriculum scelto».

Internazionalita e didattica online

Se l'attenzione al territorio resta viva, la FTL ¢ anche un polo ac-
cademico internazionale: «Sin dagli inizi abbiamo avuto un numero
considerevole di studenti provenienti dall'ltalia, dall’Europa dell’Est,
dall’America Latina e dall’Asia», racconta Roux. «Per loro, in modo in-
novativo rispetto ad altre realta, la FTL ¢ stata tra le prime ad adottare il
sistema della “didattica a distanza”, ovvero lezioni online che potevano
essere seguite da qualunque parte del mondo».

Oggi la Facolta vanta oltre 30 collaborazioni con atenei e centri di
cultura, affermandosi come punto di riferimento per il pensiero teolo-
gico in dialogo con l'attualita globale.

Leredita di Corecco e la sfida del senso

Nel tornare sul pensiero del fondatore, Roux ricorda le parole di
Corecco al primo Dies Academicus, che mettevano in guardia dal ri-
schio di trasformare I'universita in un luogo «in cui si coltiva un sapere
strumentale al mercato». Un’idea ancora attualissima: «E funzione spe-
cifica della ricerca teologica e filosofica I'interrogarsi sull'universale, sul
senso dell’esistenza umana — afferma Roux — a partire dalla tradizione
religiosa e culturale del nostro paese ma in apertura e dialogo con altre
visioni del mondo».

In un mondo segnato da progresso tecnico e intelligenza artificiale,
«serve un pit radicale impegno sul fronte del senso. All'interno di una
universita, la facolta di teologia aspira a essere un luogo dove le doman-
de fondamentali restano al centro dell’attenzione».

48

Sapere scientifico e interrogativi etici

«Il sapere tecnico-scientifico ha cambiato la nostra vita in modo stra-
ordinario — continua Roux — ma non ¢ in grado, da solo, di dare una
risposta al senso della vita, né di giustificare valutazioni etiche sull’uso
delle stesse conquiste tecnologiche». Per questo motivo «se I'universita
escludesse a priori le discipline che come la teologia si interrogano sul
senso della vita verrebbe meno al suo compito».

Luniversita come comunita

Un altro punto caro a Corecco era la concezione dell'universita come
comunita di studio e di vita, alternativa al modello individualistico.
«C'uomo ¢ per natura un animale sociale: la comunita che aveva segnato
I'inizio della facolta ¢ il massimo ideale per la formazione umanistico-
teologica», sottolinea Roux.

Oggi, con la crescita della Facoltd, questa comunita si manifesta in
forme nuove: «(Non si realizza pit a livello di tutta l'istituzione, ma in
aggregazioni e gruppi naturalmente piu ridotti. La Facolta ¢ attorniata
da seminari e collegi dove gli scambi fra studenti e anche qualche do-
cente pud continuare in modo pil informale».

E sulla pluralita delle posizioni teologiche presenti all'interno della
FTL, Roux conclude: «E vero che in facolt sono rappresentate diverse
posizioni, pill progressiste o pill conservative, ma questo rappresenta
una ricchezza per chi sceglie la FTL per addentrarsi in questa splendida
avventura che ¢ lo studio della filosofia, delle esperienze religiose, e so-
prattutto della tradizione cristiana».

Una visione per il futuro

Oggi pienamente integrata nella rete svizzera delle facolta teologiche,
e rafforzata dal legame con I'Universita della Svizzera italiana (USI), la
Facolta di Teologia di Lugano guarda avanti, portando nel cuore la vi-
sione di mons. Corecco e declinandola con coraggio nei tempi nuovi.
«La FTL aspira a rimanere un luogo dove la fede non ha paura di dia-
logare — afferma Roux — e dove le grandi domande dell'uomo possono
trovare ascolto, rispetto e strumenti di comprensione».

49



LA GENIALITA DEGLI INIZI
PUO ANCORA ILLUMINARE IL FUTURO
IL. RICORDO DI MONS. WiLLY VOLONTE

Trent'anni fa nasceva la Facolta di Teologia di Lugano (FTL), frutto
di un'intuizione ecclesiale profonda e di una rete di amicizie intel-
lettuali maturate negli anni Ottanta. Mons. Willy Volonté, primo
Segretario generale della FTL, ne ripercorre la genesi. Un racconto
prezioso per comprendere non solo come tutto ebbe inizio, ma anche
quale impulso profetico animo i fondatori.

di Federico Anzini

Un progetto nato da un’esigenza ecclesiale

«La Facolta di Teologia di Lugano nasce a partire da una valutazione
della situazione ecclesiale degli inizi anni ’80», scrive mons. Volonté.
All'epoca, la teologia insegnata alla Facolta cattolica di Friburgo «pativa
di un certo scollamento con il Magistero proposto dal Papa Giovanni
Paolo II e dal suo sentire teologico e antropologico».

A dare impulso alla nascita di un nuovo Istituto furono alcune fi-
gure di spicco: don Eugenio Corecco (poi Vescovo di Lugano), padre
Christoph Schénborn e padre Guy Bedouelle dell’Ordine domenicano,
e don Angelo Scola. Li univa «una solidarieta affettiva e culturale» e un
desiderio comune: ricostruire una teologia «pili cordialmente in sinto-
nia con il Magistero Pontificio» e con «una interpretazione pil corretta
del Concilio Vaticano II».

Il cuore di un’amicizia culturale

La casa in rue de Gambach a Friburgo, abitata da Corecco e Scola,
divenne presto «luogo di creativi dibattiti» e fucina di idee. Lelezione di
don Corecco a Vescovo di Lugano nel 1986 fu la scintilla decisiva per
dare corpo al progetto.

La futura FTL si ispirava ai grandi nomi della teologia contempo-
ranea: Henry de Lubac, Hans Urs von Balthasar e Joseph Ratzinger,
fondatori della rivista Communio, «titolo che riassume bene I'impron-

50

ta della loro visione teologica». Lintenzione non era solo accademica:
Corecco voleva anche «riportare il Seminario Diocesano da Friburgo a
Lugano, per formare direttamente in Diocesi i futuri preti».

Un segno grafico e spirituale: il logo della FTL

Un particolare quasi sconosciuto riguarda il logo scelto per la nuova
Facolta. «Riproduce lo stemma vescovile di mons. Corecco, posto in
campo azzurro e contornato dalle dodici stelle della bandiera europea,
racconta Volonté. Pur non facendo parte politicamente dell’'UE, «a
Svizzera vi appartiene per le sue radici cristiane».

Il motto latino “Memores dignitatis humanae / ad carismata meliora
intenti” riflette «lo spirito e I'intendimento della nascitura Facolta». La
prima parte riprende lo stemma dell’antico Municipio di Praga, mentre
la seconda si rifa a 1Cor 12,31: «Protesi verso i carismi pil alti». Come
spiega Volonté, «anche il lavoro teologico, che s'inoltra nel Mistero cri-
stiano, ¢ proteso a raggiungere i valori piu alti, concepiti come dono

(charisma) dall’Alto».

Il pensiero del Fondatore: 'intenzione ecclesiale

Mons. Volonté cita un documento fondamentale: la lettera che
mons. Corecco invid nel 1992 al card. Pio Laghi, Prefetto della Con-
gregazione per I'Educazione cattolica. Vi si legge che la FTL nacque
«per la paterna sollecitudine di Giovanni Paolo II, attestata in signifi-
cative circostanze, e la sua attenta sensibilitd pastorale alla formazione
integrale dell'Uomo».

Il progetto fu presentato nel 1989 e gia allora fu deciso di «inserire
nel Senato accademico taluni vescovi, in particolare quelli che iscrivono
i propri candidati al sacerdozio o all'insegnamento». Tra i primi nomi:
il card. Macharski di Cracovia e i futuri cardinali Schonborn e Scola.

Una struttura formativa innovativa

Una delle intuizioni pitt originali fu la «Direzione collegiale degli
studi», vera anima del metodo formativo della FTL. «Si tratta di un
corpo collegiale di professori stabili», scrive Volonté, «che assumono —
sia individualmente che collegialmente — la responsabilita di guidare,
attraverso un costante confronto, gli studi, la formazione complessiva

51



e l'itinerario accademico degli studenti». Ogni studente ha un pro-

ASSEMBLEA 2024
prio Direttore degli studi, «che lo guidera verso i gradi accademici».

Questo modello crea «un intenso vincolo all'impegno individuale e STORIE DI COLONIE, STORIE
collettivo» e una crescita «nella dimensione della fede, del carattere DI VIT A: D OVE L A C ARITA

e dell'intelletto». Anche per i docenti ¢ occasione di «una costante

verifica degli orientamenti, delle motivazioni e dei risultati degli al- DIVENTA COMPAGNI A

lievi».

Metodologia, fraternita, fonti: un progetto unico

Il desiderio dei fondatori era di «costruire una metodologia tipi-
ca» che portasse gli studenti «alla comprensione del Mistero di Dio»
e alla «pratica della fede». Questa intenzionalita si traduceva anche
in una concreta fraternita tra i professori, che vivevano insieme, pre-
gavano e si confrontavano sui corsi.

«Ciascuno presentava ai colleghi il corso che avrebbe svolto», rac-
conta Volonté, «accettando di dialogare per inserire il proprio corso
in un orizzonte teologico e formativo pitt ampio». Ne nasceva «una
visione d’insieme interdisciplinare», esercitata anche nei seminari,
dove due docenti guidavano gli studenti nello studio di opere di
grandi teologi: Agostino, Tommaso, de Lubac, Balthasar, Ratzin-

Le colonie raccontate all’Assemblea dell’Associazione Amici di Euge-
nio Corecco del 9 marzo 2024 e raccolte in queste pagine non sono
semplicemente vacanze o momenti ricreativi: sono la testimonianza viva
di un’educazione che nasce dall'incontro con Cristo e che prende forma
nella compagnia concreta di un popolo. Colonie nate non da un progetto
studiato a tavolino, ma dalla scoperta che la fede puo prendere carne nella
vita quotidiana, nei rapporti, nelle vacanze condivise, nell’accoglienza di
chiunque bussa alla porta. Ma soprattutto dal desiderio di don Eugenio
Corecco di unire carita ed educazione. Passando attraverso la creativita e
la responsabilita di tanti amici e famiglie, queste esperienze hanno saputo
generare luoghi in cui la vita quotidiana si apre alla fede, e la fede diventa
vita quotidiana. Le voci raccolte non sono quindi ricordi nostalgici, ma la
memoria di un cammino ancora presente, che continua a generare ami-

er... . C . . -
ger--- " cizie, opere nelle quali piccoli e grandi crescono insieme e dove anche la
Vi collaborarono personalitd come Leo Scheffczyk, Albert Vanho- S ; . ;
fatica si trasforma in occasione di bene.

ye, Julien Ries, Willem Eijk, Andreas Laun, tutti futuri cardinali o
vescovi, e biblisti del calibro di Ignace de La Potterie.

La forza di un inizio che parla al futuro

Conclude mons. Volonté: «La genialita degli inizi pud ancora il-
luminare il futuro». Nella chiarezza dell’intenzione fondativa, nell’u-
nita tra cultura e fede, nella cura fraterna tra docenti e studenti, la
FTL ha costruito in trent’anni un’eredita viva e feconda.

La memoria di questi primi passi, lontani ma lucidi, ci ricorda
che ogni opera duratura nasce da un’intuizione profonda e da una
fedelta alla verita. La Facolta di Teologia di Lugano ¢, oggi come ieri,
«memore del valore della dignita umana, protesa verso i carismi piu
alti».

53



IL CUORE PASTORALE DI DON EUGENIO:
UN CAMMINO DI CARITA E EDUCAZIONE ALLA FEDE

In apertura all’Assemblea, Antonietta Moretti ha condiviso una rifles-
sione sulla figura di don Eugenio, ponendo 'accento non solo sul suo
valore accademico e teologico, ma soprattutto sul suo sguardo pasto-
rale, sulla sua attenzione educativa e sull’esperienza viva della cari-
ta. Un’introduzione che prepara la testimonianza di chi ha vissuto in
prima persona le colonie nate da questa intuizione.

di Antonietta Moretti

| nostro presidente, il cardinale Angelo Scola, ci ha raccomandato di

ricordare la storia di Eugenio Corecco non solo come canonista, come
professore, ma anche come pastore, come educatore alla fede: sia da pro-
fessore, sia quando era responsabile del movimento in Svizzera, sia poi
nella sua attivita di vescovo.

Riflettendo su questo aspetto della sua vita, ¢ emersa in modo evidente
la grande attenzione che don Eugenio ha sempre riservato alla caritativa e al
fatto che incidesse realmente e concretamente nella vita di chi la praticava.

Un esempio molto chiaro per me ¢ stata, ad esempio, la proposta
che lui fece agli studenti di economia a Friborgo di andare a vivere nella
Basse-Ville, dove abitavano gli operai italiani presso cui loro svolgevano
la caritativa. Il loro studio li portava ad approfondire temi economici, le
condizioni sociali e la povertd. Erano gli anni 70, anni di grande sensi-
bilita su questi temi, e lui li invitava a concretizzare il loro studio, a dare
carne alle ragioni ideali del loro percorso accademico, conoscendo e toc-
cando con mano le condizioni reali della poverta.

Questa sensibilita lo ha portato a guardare con attenzione particolare
a tutto cid che nasceva dalla caritativa. In particolare, voglio ricordare la
nascita della prima colonia integrata, la prima in Ticino, voluta forte-
mente dalla Mimi che si ¢ spesa anche nella ricerca di leggi federali che
permettessero di ottenere un sussidio per questa colonia. Essa nasceva
proprio dalla caritativa: da chi la svolgeva con i bambini delle famiglie
disagiate alle scuole elementari di Bioggio, e da chi la faceva all’istituto

per disabili di Lopagno.

54

Da queste caritative, da questi rapporti coltivati durante 'anno, ¢ nata
la colonia. E da quella prima esperienza, secondo le circostanze, ne sono
nate altre, che hanno sempre custodito I'idea di dedicare una parte dell’e-
state a un gesto comune, un gesto di accoglienza, legato a un bisogno
incontrato durante I'anno.

Ora non mi dilungo oltre e lascio la parola ai protagonisti di questi ge-
sti. Procederemo in un ordine cronologico un po’ particolare: inizieremo
con l'ultima colonia nata, ma da parte della persona che ha incontrato
Eugenio quasi nella sua infanzia. Cominciamo quindi con Laura Tanzi,
che ci parlera della colonia di Sonogno, dedicata al preasilo. Seguira Cri-
stina Lepori, con la colonia di Sommascona, poi Francesca Vassalli con
la colonia del Piccolo Principe, e infine Gioele Janet, il pil giovane, che
perd ci raccontera della colonia pil antica: la colonia integrata che si tiene

oggi a Wildhaus e che ¢ nata a Milez.

“TuTTO E VOSTRO, MA VOI SIETE DI D10”

In questa testimonianza, Laura Tanzi ripercorre la sua esperienza per-
sonale e comunitaria nata dall’incontro con don Eugenio Corecco. Un
racconto fatto di memoria viva, segni concreti, vocazione educativa e
amicizie che si trasformano in opere durature come il preasilo “L'Arca
di Noé”, la vacanza in "colonia" e la scuola “Piccolo Principe”.

di Laura Tanzi

Cercherb di condividere qualcosa di cio che ha significato per me I'in-
contro con don Eugenio Corecco e cio che ne ¢ scaturito per la mia
vita — e forse anche per quella di altre persone coinvolte. Sono ben con-
sapevole che ¢ difficile tradurre in parole tanti anni di esperienza. E una
riflessione che ho condiviso anche nelle scorse settimane con chi mi aiuta
tuttora nella conduzione della vacanza, proprio perché questo confronto
mi ha aiutato a vedere quanto ancora oggi sia viva questa opera.

Un incontro che cambia la vita
Inizio con una citazione di don Luigi Giussani che mi ha accompa-

55



gnato nella preparazione di questo intervento e che per me ¢ proprio un
punto sorgivo:

“E incontrando una certa presenza che la persona incomincia a capire
se stessa, a capire qual ¢ il suo destino, a capire come andare al suo desti-
no e con quale energia camminare. L'incontro risveglia qualcosa che era
oscuro, qualcosa che era esistenzialmente impensato e impensabile.”

Lavvenimento ¢ dunque metodo con cui I'“io” si riconosce. Lo sguar-
do prima intravede, poi inizia ad avere la percezione di fattori pit distinti
e solo in seguito comincia a sorprendere la possibilita di un significato,
aumentando l'attenzione a questo significato. Questa citazione I'ho tro-
vata su Tracce di gennaio ed ¢ proprio cosi, ¢ proprio vero: la trama della
vita svela a poco a poco il mistero che la tesse e la sottende.

Guardando indietro alla mia storia, non posso che riconoscere con
gratitudine il bene ricevuto in tanti incontri significativi, tra cui quelli —
diretti e indiretti — con don Eugenio, che mi ha fatto conoscere il carisma
di don Giussani.

L'inizio: un incontro imbarazzante e sorprendente

Conobbi il giovane prete Eugenio quando avevo 13-14 anni, poco piu
che bambina. Una sera, mio fratello Claudio irrompe nella mia stanza gia
buia — stavo dormendo — accende la luce e, con mio grande imbarazzo,
vedo che con lui ¢ don Eugenio. Claudio dice: “Ecco, ti presento la
mia sorellina”. Don Eugenio mi chiede cosa sono tutti quei rosari sopra
il letto. Erano della mamma, che amava le antichitd. Lui mi dice: “Che
bigotta!” Non fu un grande inizio.

Intanto, vedevo mio fratello — sei anni pili grande — improvvisamente
cambiato, pitt contento, con amici uniti e legati a questo giovane prete
simpatico, poco “clericale”, uno di loro, ma che con autorita li guidava.
Piti che i miei genitori, era lui a decidere per lo studio o, in alcuni casi,
anche per la vocazione: molti tra quei ragazzi, incluso mio fratello, di-
vennero consacrati nei Memores Domini, all’'interno del Movimento di
Comunione e Liberazione.

I primi gesti: caritativa e colonia
Forse fu proprio il fascino intravisto in mio fratello e nei suoi amici a
risvegliare in me il desiderio di donare tempo agli altri. Accettai I'invito

56

di Chiara Stephani, un anno pit grande di me, ad andare il sabato a far
compagnia agli anziani. Piti tardi, insieme a un’amica, iniziammo a visi-
tare I'Istituto dei Ciechi a Ricordone, esperienza che durd oltre dieci anni.

Quello che Corecco ci proponeva — la caritativa, secondo Giussani
— fu fondamentale per la mia educazione. Mi insegno a offrire il tempo
libero gratuitamente, con la passione di chi ha incontrato qualcosa di
bello, un tesoro da comunicare. Imparai ad accompagnare gli altri, a con-
dividere gioie e sofferenze, iniziando a intuire che tutto, nell'amicizia con
Cristo, ha un senso.

Durante lestate, alcuni amici mi proposero di partecipare a una colonia
a Milez. Ci preparavamo a Bioggio con insegnanti pitt grandi di noi che
avevano fatto corsi CEMEA. Due anni dopo, la colonia cresce e ci spostia-
mo a Schleuis, nella valle del Reno, sotto la responsabilita di Mimi Lepori e
Patrizia Solari. La colonia fa un salto di qualita. Mi afhidano la “bottega del
teatro’, e li scopro in me un interesse per il teatro e per 'educazione.

La vocazione educativa

Proprio da quell’interesse inizio a pensare al mio futuro: scelgo la ma-
gistrale invece del liceo, pensando alla pedagogia curativa. Il Signore pero
aveva altri progetti. Nel 1974, don Eugenio viene in colonia per studiare
inglese con Severina Maggi. Nei momenti liberi dallo studio, si coinvol-
geva con noi, attento e appassionato. Ci chiese, per esempio, di animare
alcune parabole durante la Messa. Lavorammo nelle botteghe per prepa-
rarle, e fu un momento di grande bellezza.

Ci insegnava a curare i particolari e a vivere il senso di cid che faceva-
mo. Anche quando sbagliavamo, ci riprendeva con severitd ma restava in
noi il desiderio di restare in rapporto con lui: riconoscevamo un’autorevo-
lezza e un bene per noi. Le assemblee erano preziose: ascoltava tutti, poi
offriva una sintesi che valorizzava anche le piccole cose.

Nasce I’Arca di Noé

Nel 1987, con il terzo figlio piccolo, accetto la proposta della munici-
pale Rosmarie Porta di aprire un preasilo come volontariato. Nasce cosi
I'Arca di Noe. Coinvolgo da subito le amiche — sempre in due, come ci
aveva insegnato Eugenio. Il preasilo, da subito, coinvolge naturalmente
anche le mamme. Offriamo uno spazio per loro, per incontrarsi e con-

57



dividere le domande educative. Per noi, un’esperienza da cui imparare
tanto, rimettendoci in gioco continuamente. Negli anni, le persone cam-
biano, alcune separazioni sono dolorose, ma il Signore non ha mai fatto
mancare nulla: se qualcuno andava via, qualcun altro arrivava.

Nasce la “Colonia” e nuove opere

Dopo il secondo anno del preasilo nasce I'idea di una vacanza con
le famiglie: la chiamiamo semplicemente “Colonia”, ispirandoci all’e-
sperienza vissuta con Mimi e don Eugenio. Lidea ¢ conoscere meglio le
mamme e condividere con loro I'esperienza di vita cristiana. Proponiamo
momenti di preghiera, testimonianze, e cerchiamo sempre di avere un
sacerdote con noi. La prima volta fu una sorpresa: c’era don Eugenio con
i seminaristi, e venne alla festa di fine vacanza.

Queste esperienze ci hanno insegnato ad accogliere tutti, anche chi era
lontano dalla Chiesa. E stato un lavoro lento e difficile su noi stesse, che
ci ha obbligato a far memoria dell’origine. Ancora oggi, vegliare su questo
¢ la mia priorita.

La scuola e un’amicizia che genera opere

Dall’amicizia nata al preasilo e alla colonia nasce, nel 1990, I'idea della
scuola Piccolo Principe, che poi si estende alla scuola media Parsifal e alla
scuola dell'infanzia Carovana. Don Eugenio ci sosteneva con la sua ami-
cizia. Mandavamo i bambini a scrivergli lettere, e lui rispondeva sempre.

Quando incontri una persona come don Eugenio, ti accorgi della pre-
senza di un Altro che lui sta guardando. Allora anche tu cominci a guar-
dare li e a seguire. Riconosci che qui e ora Gest € in mezzo a noi, e questo
diventa il motore per ogni mossa.

Una presenza che rende tutto desiderabile

Una frase che mi ha sempre colpito — sentita la prima volta in un video
sulla vacanza a Milez — ¢ tratta dai Salmi: “Tutto ¢ vostro, ma voi siete di
Dio.” Questa passione per la realta tutta mi ha sempre attratto. Nei volti
di certi amici, in Giussani, in don Eugenio, in mio marito, in tanti amici
lungo il cammino, ho incontrato una presenza che rendeva reale la fede.
Niente ¢ frutto del caso. Tutto ¢ parte di un disegno che si rivela poco a
poco.

58

UNA VITA CONDIVISA: DALLA COLONIA INTEGRATA
ALLA COLONIA DELLE FAMIGLIE

In questa testimonianza Cristina Lepori racconta con sincerita il suo
cammino all’interno del movimento di Comunione e Liberazione, ini-
ziato negli anni universitari e profondamente segnato dall’esperienza
della colonia integrata. Dalla scoperta iniziale alla nascita della co-
lonia delle famiglie, il suo racconto intreccia affetti, responsabilita,
educazione condivisa e un'apertura sempre rinnovata alla realta, agli
altri e alla fede. Di seguito la trascrizione rielaborata fedelmente del
suo intervento.

di Cristina Lepori

Io ho conosciuto il movimento di Comunione e Liberazione all'universi-
t3, quindi era il 1982. Al liceo cera Don Willy Volonté che ci insegnava
religione, ma io ero un po’ refrattaria. In seguito ho studiato a Berna, ma
spesso mi recavo a Friburgo, dove cera un po’ il centro del movimento.
Cosl, grazie a queste trasferte, ho iniziato a partecipare alla Messa che si
celebrava nella cappella dell'universita, mi ricordo, il sabato sera.

La scoperta della colonia integrata

Dopo il primo anno di universitd, Maurizio Cattaneo, che studiava
a Friburgo e che avevo conosciuto durante quelle trasferte, mi propose
di andare in colonia. lo non avevo mai fatto nessuna colonia, neanche
da bambina. I miei genitori non mi avevano mai mandata, andavamo in
vacanza tutti insieme. Fu per me una scoperta incredibile.

Sto parlando della prima colonia integrata, quella di cui ha parlato
anche Laura, fondata da Eugenio Corecco sotto il cappello dell’Associa-
zione “Unita di lavoro sociale”. Io 'ho frequentata quando era a Prato Le-
ventina. Ho fatto li diversi anni. Mi sono perfino sposata durante quella
colonia, e poi, anche come mamma di alcuni bambini, ho continuato a
viverla. E stata un’esperienza che mi ha fatto decidere di aderire veramen-
te al movimento, perché li ho incontrato una umanita e una serenita che
non avevo mai visto.

Pur essendo stata una colonia un po’ movimentata — non sono man-

59



cate le difficolta — era bellissimo vedere diverse famiglie, come i Rovelli,
con i loro bambini, assieme a un grande gruppo di persone con disabilita
e ai monitori che erano li con noi.

La nascita della colonia delle famiglie

Quando stava per nascere la nostra terza figlia, io e mio marito Billy
ci siamo resi conto che quella colonia non era pit adatta a noi. Si era
spostata in Val Verzasca, poi in Vallese e per mio marito, che magari non
poteva stare tutto il tempo, era piu difficile raggiungerci e aiutarmi con i
bambini.

Cosi ho capito che quell’esperienza pur bella non era pit il mio po-
sto. Con due bambini e incinta, non riuscivo pitt ad aiutare davvero. Mi
piaceva moltissimo, ma non aveva pili senso esserci solo per godere dell’e-
sperienza senza poter dare qualcosa.

E in quel momento che & nata un'altra realtd: la colonia delle famiglie,
nel 1983, proprio da alcune famiglie che, sentendosi un po’ spiazzate nel-
la colonia originaria, hanno voluto continuare quell’esperienza bellissima,
ma in un modo pit sostenibile. All'inizio era una colonia con numeri pitt
ridotti. Le famiglie che 'hanno fondata sono qui oggi, quindi mi sento
ancora pitt in dovere di dirlo: & nata per dare spazio anche ai propri bam-
bini, senza metterli da parte per “curare gli handicappati”. Perché penso
che i primi che dobbiamo accogliere siano proprio i nostri figli.

Una colonia autogestita e condivisa

La colonia delle famiglie ¢ tuttora attiva, a 40 anni dalla sua nasci-
ta. E una colonia molto ricca, dove le famiglie si incontrano nella vita
quotidiana. La chiamiamo autogestita, perché non c’¢ nessuno che fa le
cose per noi: niente cuochi o personale. Siamo noi a coprire tutti i ruoli:
pulizie, cucina, animazione... Ogni tanto, quando qualcuno si lamenta,
dico: “Non siamo al Club Med!”. Non c¢’¢ un animatore previsto: o ci
animiamo noi, oppure I'animazione non si fa.

Lesperienza ¢ comunque ben strutturata e si rifa al movimento di Co-
munione e Liberazione. Per noi ¢ molto importante la presenza di Don
Carlo Scorti, che da piti di vent’anni partecipa alla colonia dall’inizio alla
fine. Abbiamo momenti di preghiera fissi, liberi ma fissi, e la Messa quo-
tidiana. Con i bambini facciamo una catechesi ogni mattina.

60

Educare insieme e accogliere tutti

Uno dei tratti pit belli di questa colonia ¢ il senso di educazione con-
divisa. I bambini sono un po’ di tutti: non nel senso che nessuno se ne oc-
cupa, ma che ognuno ha un occhio su tutti, nel bene e nel male. Questo
mi ha fatto capire che neanche i nostri figli sono solo nostri. Ci sono altri
papa e mamme che li educano insieme a noi. Siamo ora a Sommascona,
alla Casa dellOTAF sopra Olivone, un luogo bellissimo. I bambini pos-
sono portare i loro giochi — biciclette, tricicli, monopattini — ma con una
condizione: sono per tutti. Nessun bambino pud dire: “E mio, tu non lo
usi”. E un modo per imparare la condivisione.

La colonia era nata anche per accogliere alcune persone con disabilita
che nella colonia grande non stavano pitt bene. Quando ho iniziato a
frequentare questa colonia, erano solo famiglie. Era una colonia di due
settimane, anche se ora ¢ ridotta a una, perché la fatica ¢ tanta. Nel tempo
abbiamo accolto anche le famiglie allargate: chi porta i nonni, o gli amici
dei nonni. Abbiamo dal bebé appena nato alla nonna di 90 anni. E bel-
lissimo, perché c’¢ una tenerezza speciale fra generazioni.

La collaborazione con il Don Orione

Da circa dieci anni, l'istituto Don Orione ci ha chiesto di accogliere
alcune persone disabili che, per ragioni di salute o etd, non possono fre-
quentare la colonia grande. La condizione ¢ che vengano con i loro edu-
catori. Noi non curiamo i figli di nessuno, non siamo li per quello. Siamo
li per condividere. Cosi come io portavo a letto i miei figli, anche se altri
avevano un occhio su di loro, cosi deve valere per tutti. Anche le suore
del Don Orione, che ci accompagnano, si dicono meravigliate di come si
riesca a condividere davvero la vita fra disabili, famiglie, bambini. Si gioca
a carte, si balla... E un momento di grande accoglienza reciproca.

Riscoprire il senso dell’esperienza

E bello vedere anche diversi papa impegnati, anche se forse sempre
meno. Bisogna riscoprire la bellezza della colonia, perché con l'eta si di-
venta un po’ pigri, e magari basta la vacanza comoda con la propria fa-
miglia. Ma questa esperienza mi obbliga ad aprirmi, ¢ 'unico modo per
camminare e guardare in alto, oltre i piccoli o grandi problemi, verso cio
che abbiamo ricevuto.

61



UNO SGUARDO CHE CAMBIA LA VITA: LA COLONIA
DEL P1ccoro PRINCIPE

Nata da un’intuizione educativa e cresciuta nella fedelta alla Chiesa,
la Colonia della scuola elementare Piccolo Principe della Fondazione
San Benedetto é un'esperienza comunitaria viva e generativa, capace
di educare grandi e piccoli a unw'amicizia concreta e a uno sguardo pie-
no di speranza. Francesca Vassalli racconta il suo cammino di voca-
zione, crescita e trasmissione attraverso questa realta, nata nel cuore
della scuola e sbocciata nell’estate condivisa.

di Francesca Vassalli

a Colonia del Piccolo Principe nasce non come un progetto di co-

lonia, ma come il desiderio di continuare la proposta educativa e la
compagnia che si faceva ai ragazzi della scuola elementare. La mia espe-
rienza nel movimento di Comunione e Liberazione ¢ iniziata grazie a
don Carlo Scorti, mio insegnante di religione, che mi aveva proposto
Pesperienza di Milez. Poi, grazie ad un altra colonia con gli anziani ¢ nata
in me la vocazione di diventare maestra.

Da li ¢ nato anche il mio rapporto di amicizia con Keo — tra i primi inse-
gnanti della scuola Piccolo Principe - con il quale ho condiviso questa colo-
nia fino dal 1994, ovvero dal secondo anno che si faceva. All'epoca eravamo
una piccola famiglia, una trentina di persone riunite in una casetta a Campo
Blenio. Oggi siamo piti di cento, ospitati nella grande casa della Montanina.

Uno sguardo che salva

Per me, la Colonia del Piccolo Principe ¢ sempre stata un’esperienza di
uno sguardo vero su questi bambini. Vengo da una famiglia non cattoli-
ca, divisa, con genitori separati. La mia salvezza ¢ stata 'incontro con la
Chiesa: uno sguardo paterno che mi ha accolta fin da subito.

E cosl, anche nella Colonia, cerchiamo di avere questo sguardo sui
bambini e sui ragazzi, spesso feriti da divisioni o da storie difficili, che
hanno bisogno di sentirsi accolti. Vale anche per i ragazzi piti grandi, delle
scuole medie, del liceo, che arrivano con una domanda sul loro futuro e
hanno bisogno di uno sguardo che li guardi con speranza.

62

Una piccola Chiesa viva

Sin dall’inizio, abbiamo cercato di vivere come una piccola Chiesa,
attenta ai pastori e in dialogo con la nostra diocesi. Anche per questo
andiamo ogni anno al San Gottardo per la Messa del 1. agosto, come
segno di riconoscenza e appartenenza. I vescovi vengono a trovarci e le
foto delle nostre colonie raccontano questo legame prezioso.

Oggi siamo alla seconda generazione: dal Keo, che ci ha trasmesso
questa esperienza, siamo passati a Bobo Leidi e Lorenza Sciucchetti, i
nuovi maestri del Piccolo Principe. Il ruolo dei maestri ¢ fondamentale:
sono loro a proporre ai propri allievi di continuare 'esperienza educati-
va vissuta a scuola, anche durante I'estate.

Botteghe, catechesi e canto: la bellezza del fare insieme

La Colonia ¢ molto ben organizzata, grazie anche al lavoro instan-
cabile di Giovanni Lombardi, che da bambino la visse e oggi ¢ il nostro
responsabile. Tra le attivitd pit preziose ci sono le botteghe, momenti
in cui si realizzano lavoretti: ¢ bello vedere i monitori accompagnare i
ragazzi a sviluppare i progetti. Ela compagnia del grande al piccolo,
come accade nella Chiesa.

Abbiamo momenti fissi di catechesi e canto. Io stessa ho iniziato il
mio cammino nel movimento cantando, e continuo oggi a trasmettere
questa passione alle nuove generazioni. Cantare insieme ¢ espressione
di un popolo. La catechesi del mattino ¢ un momento fondamentale.

Da Marta a Maria: un nuovo sguardo

Oggi il mio ruolo ¢ cambiato. Non sono piu la giovane maestra, ma
vivo la Colonia con uno sguardo diverso. Mi sento pitt Maria che Mar-
ta: meno nel fare, piti nel guardare a Cristo. Preparo le catechesi, inse-
gno ai ragazzi a leggere la Bibbia, li introduco agli incontri con Gest.

Anche per me ¢ un’occasione di approfondimento, di grazia. Ogni
giorno iniziamo con le Lodi e finiamo con la Compieta: lo sguardo al
Signore accompagna l'intera giornata. Sono grata di poter continuare
a vivere questa esperienza, oggi pitt contemplativa, e di vedere come il
Signore fa grandi tutte le cose.

63



UNA COLONIA CHE EDUCA ALLA VERITA:
UN CAMMINO DI AMICIZIA, RESPONSABILITA E LIBERTA

Per Gioele Janett la Colonia é stato un luogo che lo ha accolto da ado-
lescente e accompagnato fino all’eta adulta. In questa testimonianza
racconta con la sua crescita personale, le amicizie nate a contatto con
i pint fragili, Uesperienza della responsabilita, l'amore per sua moglie
e la riscoperta continua del dono della Colonia come gesto libero e
condiviso. Un racconto che mette al centro la gratitudine, la fatica e
la bellezza di appartenere a qualcosa di pin grande di sé.

di Gioele Janett

Premetto che portare una testimonianza per me ¢ sempre faticoso, per-
ché dire qualcosa di vero su di me implica che io sia vero con me
stesso. La cosa non mi risulta facile, ma in fondo ¢ proprio quello di cui
ho bisogno.

Per motivi anagrafici non ho ricordi di Eugenio, quindi non parlerd
di lui. Parlerd invece di come ho incontrato la sua iniziativa. Avevo 15 o
16 anni quando i miei fratelli mi hanno invitato a unirmi alla Colonia
dell'Unita di lavoro sociale che, come detto prima, accoglie famiglie, gio-
vani, bambini e in particolare persone con handicap. Fin da subito, nella
mia fase adolescenziale, sono stato accolto. Un'eta piena di apertura e
ricerca, ma per quanto mi riguarda anche segnata da una buona dose di
supponenza, di arroganza, da quelle certezze ideologiche che mi accom-
pagnavano. Eppure, la Colonia mi ha accolto: con pazienza, si, ma anche
con quella durezza e severita necessarie per essere educati veramente.

Il valore delle amicizie nate nella verita

La Colonia ¢ stata la culla delle mie amicizie piti grandi. Se guardo
ora, a 15 anni di distanza, le amicizie che mi circondano sono tutte fio-
rite in quel luogo. Ma perché proprio 1i? Perché lo stare con persone con
handicap toglie ogni sovrastruttura alle relazioni. Elimina quello scambio
reciproco di favori che, pili 0 meno inconsapevolmente, segna molti rap-
porti.

Quando stai accanto a una persona i cui limiti sono evidenti, e che

64

nel concreto ha poco da "ridarti", capisci che il livello di scambio non &
quello pitt importante. C'¢ qualcosa di pilt profondo: un’unita di fondo
che si manifesta in modo vero, bello, e che risponde in profondita alla tua
ricerca. Questa bellezza mi ha sempre richiamato ogni estate in Colonia,
con entusiasmo e senza dubbi.

Una chiamata dentro la crisi

Ricordo I'anno del militare. Non potevo esserci, ma quando qualcosa
¢ davvero bello ci si attiva. Carla — che ¢ qui presente — scrisse una lettera
"fasulla”, in cui si richiedeva la mia presenza in Colonia per farla fun-
zionare. Una richiesta del tutto non necessaria agli altri, ma per me si. Il
risultato? Una settimana di congedo.

Dopo il militare, sono andato all’'universita e, finita quella fase, sono
entrato in crisi. Quel passaggio tra lo studio e la vita adulta, che a volte
non riesce. Nel mio caso, non ha funzionato. Una crisi profonda, che mi
ha portato a interrogarmi su tutto.

E proprio in quel momento che mi ¢ stato chiesto di assumere la dire-
zione della Colonia durante I'estate. Un colpo forte. Quando mi sentivo
piu inadeguato, ¢ arrivata questa proposta, inaspettata. Ho esitato, mi
sono confrontato con gli amici, poi ho accettato. E subito ho percepito la
tentazione che la responsabilita si trasformasse in esercizio di potere. Ma
anche in questo, la Colonia mi ha educato.

Una direzione che educa

Essere direttore pud sembrare affascinante, ma in realta ¢ un susseguir-
si di problemi logistici e lamentele da gestire. In questa fase ho imparato
— di nuovo — a mettere in secondo piano me stesso, e soprattutto a capire
che le cose non si fanno da soli.

Le amicizie si sono fatte vicine anche in quella responsabilita: perché
la cosa pitt bella ¢ scoprire i propri limiti e condividere la fatica. E i, nelle
relazioni, ho trovato la forza per andare avanti.

Incontro con 'amore e la famiglia

A un certo punto ho conosciuto mia moglie, anche lei veniva in Co-
lonia. In realta la conoscevo da cinque o sei anni, ma ¢ proprio li che mi
sono innamorato di lei. Quando vedi una persona prendersi cura con

65



gratuita, con carita, di qualcun altro — come nel caso dei nostri ospiti
handicappati — ti accorgi che lo sguardo che ha sugli altri ¢ quello stesso
sguardo con cui vorresti essere guardato tu.

Con mia moglie abbiamo iniziato a frequentarci a gennaio e ci siamo
sposati a dicembre. Don José — che & qui presente — ci ha sposati e ha
ricordato, nella predica, che quando ci si conosce in un luogo dove si vive
per gli altri, anche le grandi scelte della vita diventano piti semplici. Ed ¢
proprio quello che abbiamo vissuto.

Il ritorno come gesto libero

Oggi, dopo cinque anni di matrimonio, con una famiglia e senza pil
una responsabilita organizzativa, il ritorno in Colonia non ¢ immediato.
E pit faticoso. Perché? Perché il tempo ¢ meno, le energie sono cambiate,
e crescendo ci si irrigidisce un po’ nelle proprie posizioni. Ma, nel con-
fronto con mia moglie e i nostri amici, ci chiediamo: cosa ci serve nel
guardare un’iniziativa come questa?

Ci serve far memoria di cio che ¢ stato e di cid che ¢. E preparare questa
testimonianza mi ha costretto a farlo. Quando fai memoria di qualcosa
di cosi vero, riconosci che ¢ proprio quella 'unita che ti muove. Un’'unita
che solo Cristo sa dare. Le persone cambiano, i giovani sono nuovi, ma-
gari non li conosco nemmeno. Ma resta quella caratteristica: un’unita che
¢ solo dono. E questa fatica nel tornare, in realtd, mi rassicura: perché mi
ricorda che ¢ un gesto libero. E ogni gesto d’amore — dato o ricevuto — ha
bisogno della nostra liberta.

Ur’eredita da custodire

Concludo dicendo che questa Colonia, che esiste da cinquantanni,
non 'ho inventata io, né la mia generazione. Ci ¢ stata affidata. Ha gia
vissuto pill passaggi di consegna, e ne sta avvenendo un altro. Portare
avanti una storia cosi implica responsabilita. Ma questa responsabilita
porta gratitudine. E questa gratitudine ci fa riscoprire ogni volta che cio
che ci ¢ dato ¢ davvero bello. Per questo, anche con la mia famiglia, con-
tinuiamo ad andarci. Con gratitudine, per riscoprire quella bellezza che
ci & sempre posta davanti.

66

GERMOGLI DI CARITA, CULTURA E MISSIONE:
LA CHIESA CHE RINASCE OGNI GIORNO

Nel cuore di una mattinata densa di testimonianze, gli interventi
conclusivi di Antonietta Moretti e Padre Mauro Lepori, hanno trac-
ciato un orizzonte ricco di significato per il cammino della Chiesa
oggi: la carita che educa, la cultura che trasforma, la missione che
rigenera. Due voci unite da una comune certezza: il cristianesimo é
sempre un inizio, un continuo germoglio.

di Federico Anzini

« uando abbiamo proposto questo tema,” ha esordito Antonietta
Moretti, “nella mia mente un po' schematica pensavo: ecco,
prima la carita, poi — in un’altra occasione - parleremo della cultura
e infine della missione.” Ma ben presto si ¢ accorta che la realtd ¢ ben
pil intrecciata. “Gia ascoltando il racconto di Laura Tanzi durante la
preparazione di questa mattina mi sono resa conto che le tre dimensioni
— caritd, cultura e missione — convivono costantemente.” Antonietta
ha sottolineato come ogni gesto, se vissuto con un certo sguardo, cam-
bia di valore. “Lo sguardo ¢ diverso, il valore che viene dato ai gesti ¢
diverso: questa ¢ la nostra cultura.” E questo sguardo, ha spiegato, gene-
ra missione: “perché qui si incontra, noi incontriamo, approfondiamo
Pincontro che diventa poi pill nostro... e gli altri incontrano.”

Il Vangelo come germoglio sempre nuovo

Padre Mauro Lepori, abate generale dell’Ordine Cistercense, ha of-
ferto una riflessione incisiva sulla natura del cristianesimo. “La vitalita
della Chiesa ¢ sempre un germoglio,” ha affermato con forza. “Noi,
umanamente, pensiamo che una pianta nasca, cresca e poi muoia. Qui
in Occidente abbiamo un po’ questa impressione: che viviamo in una
Chiesa che sta solo morendo, un albero vecchio da cui cadono rami.”
Ma il Vangelo capovolge questa logica. “La legge del Regno di Dio e
della Chiesa ¢ di essere un continuo germoglio,” ha detto Padre Mau-
ro, raccontando la sua recente visita alla giovane Chiesa cattolica della

67



Mongolia: “Tutto ¢ piccolissimo, siamo tre... adesso forse c’¢ una che si
sta convertendo... e questo ¢ germoglio.”

Il punto decisivo, ha sottolineato, ¢ rimanere fedeli a questa natura
del Regno, che Ges stesso descrive come “un piccolo seme, il pitt pic-
colo.” E questo che “rida sempre speranza” e “ci stupisce,” anche in chi
vive la fede da molti anni. “Chi ¢ pit vecchio nell’esperienza vive ancora
di questo, lo testimonia, si sente rilanciato.” E ha concluso con grati-
tudine: “Dobbiamo essere grati a chi ha sempre creduto in questo. Il
Vescovo Eugenio era uno che credeva in questo. Ci permetteva sempre
di farne 'esperienza, di rifarla, con grande speranza e letizia.”

Una Chiesa viva perché umile e generativa

Questi ultimi interventi hanno racchiuso il filo rosso emerso da tutte
le testimonianze ascoltate: una vita cristiana che si radica nella con-
cretezza della caritd, si trasforma nella cultura del dono e si apre alla
missione come germoglio sempre nuovo. Nessun trionfalismo, ma la
pazienza e la liberta di chi si lascia educare dalla realta. I gesti semplici
vissuti tra le persone con disabilitd, I'amicizia che si fa vocazione, la

comunita che diventa luogo di scoperta di sé e degli altri: tutto questo

68

mostra che il cristianesimo non ¢ mai un’eredita da custodire, ma una
vita che continuamente rinasce. “Non c’¢ niente che puo annullare la
natura del Regno di Dio”, ha affermato Padre Mauro. E in questa cer-
tezza, anche oggi, c’¢ tutta la forza di una Chiesa che — pur tra fatiche
e cambiamenti — non smette di generare.

VIVREMO ALLA SUA PRESENZA
OMELIA DI P MAUuRO LEPORI, ABATE GENERALE OCIST

Nel contesto della III Settimana di Quaresima, a partire dalle lettu-
re del giorno (Osea 6,1-6 e Luca 18,9-14), l'omelia di Padre Mauro
sviluppa una riflessione sull’ umilta come via di accesso alla preghie-
ra autentica e alla misericordia di Dio, con un accento sulla bel-
lezza di essere perdonati. Il Vescovo Eugenio é ricordato per la sua
insistenza sulla centralita della grazia di Dio nella vita quotidiana:
non una perfezione moralistica, ma una fede radicata nell' amore
gratuito di Cristo per noi peccatori.

di Padre Mauro Lepori

<« Due uomini salirono al tempio a pregare” (Lc 18,9). San Luca

¢ Pevangelista della preghiera e della misericordia. La parabola
di Gesu che riporta in questo Vangelo ¢ una bella illustrazione di come
la preghiera dell'uomo e la misericordia di Dio si incontrano, a condi-
zione che una terza realth — pure cara a san Luca — crei il contatto:
I'umilta.

Gesu era un narratore brillante. Le sue parabole, soprattutto quelle
in cui, come in questa, utilizza anche il registro della caricatura, crea-
vano immagini e scene capaci di provocare in profondita la coscienza
degli ascoltatori. Possiamo immaginarci le reazioni.

[ farisei, evidentemente, devono aver reagito con irritazione, messi
a nudo nelle reali e nascoste intenzioni del loro cuore. I pubblicani de-
vono aver gioito di ricevere il ruolo della Cenerentola che alla fine della
parabola diventa principessa.

69



Ma i pit sensibili, sia fra i farisei che fra i pubblicani — cio¢ quelli
che vivevano a confronto con la loro umanita profonda, con la natura e
le esigenze piti vere del loro cuore — questi, penso, devono essere rima-
sti in silenzio. Un silenzio un po’ triste, ma di quella tristezza buona in
cui il cuore si sente provocato nella e alla liberta: la liberta di essere veri,
di riconoscersi come si ¢, di sentirsi chiamati a desiderare una verita
profonda di vita che nessuno riesce veramente a scegliere, che tanto i fa-
risei come i pubblicani sanno di tradire continuamente, di non riuscire
a raggiungere mai con le proprie forze e buone intenzioni.

Siamo peccatori: questa ¢ la nostra verita

Quello che Gesu propone qui, come veritd umana, come compi-
mento del cuore e della vita, come santita, ¢ tradito tanto dall’orgoglio
dei farisei quanto dalla dissolutezza dei pubblicani. Infatti, 'uomo che
riparte dal tempio giustificato non lo ¢ perché ¢ pubblicano, ma perché
si riconosce peccatore, peccatore di fronte al Signore.

Gesli ci rivela che non ¢ il non peccare che ci giustifica, ma il ri-
conoscere che abbiamo peccato. Meglio: che siamo peccatori. Siamo
peccatori anche se non pecchiamo. Lo siamo di fronte a Dio, lo siamo
come condizione derivataci dal misterioso peccato di Adamo ed Eva.

In fondo, anche un battezzato non cessa di essere peccatore. Non
tanto perché normalmente, a parte poche eccezioni, pecchiamo anche
dopo il battesimo, ma perché la nuova identita del battezzato non ¢ di
essere impeccabile, ma un peccatore perdonato, giustificato, abbraccia-
to dal Padre buono che gli restituisce in Cristo la dignita filiale.

“Chi non ¢ peccatore non ¢ cristiano”

In un incontro informale di qualche anno fa con i superiori generali,
Papa Francesco si ¢ lasciato sfuggire una frase delle sue che poi sull’Os-
servatore Romano hanno pensato bene di rendere pit... ortodossa. Pa-
paute oblige! Ci aveva detto: “Chi non ¢ peccatore non ¢ cristiano”. La
versione divulgata fu un banale: “Chi non ¢ peccatore non ¢ umano”.
Eppure, la boutade del Papa era perfettamente paolina, perfettamen-
te conforme a una teologia della grazia e della misericordia che, lungi
dall’istigare al lassismo e al peccato, dovrebbe aiutarci a vivere quello
che siamo con gratitudine pasquale. Proprio come canteremo la notte

70

di Pasqua nell’Exultet: “Oh felice colpa, che meritd di avere un cosi
grande Redentore!”

Piu gioia nell’essere redenti che nel solo essere creati

I Padri affermano che c’¢ pitl gioia nell’essere redenti che nell’essere
semplicemente creati. Perché? Perché c’¢ pil esperienza umana dell’a-
more infinito e misericordioso di Dio per noi. Chi ti perdona, ti ama di
pill, con piti gratuitd, di chi ti ama per simpatia.

Finché ci sentiamo amati da Dio perché ci ha creati e ci da tutto
cid di cui abbiamo bisogno per vivere, in fondo ¢ come fare esperienza
di un amore generale che certamente condividiamo con ogni creatura
umana. E come essere illuminati e riscaldati dal sole che splende in
cielo.

Invece, chi ¢ perdonato fa esperienza di un amore in cui Dio, per
cosi dire, ti guarda in faccia, personalmente, con una tenerezza tutta per
te. In realta, Dio ci ama cosi anche quando ci crea, anche quando man-
tiene nell’essere ognuno dei miliardi di esseri umani che esistono. Ma
noi abbiamo bisogno di sorprendere questo sguardo unico e inimitabile
che Dio ha su ciascuno di noi. Per questo abbiamo bisogno che nel
volto di Ciristo il Padre ci guardi perdonandoci, perdonando il nostro
peccato, il nostro essere peccatori.

Essere perdonati ¢ entrare nel cuore di Dio

Con la Redenzione, Dio fa della coscienza di essere peccatori la via
privilegiata per accedere intimamente a Lui, la via per entrare in pre-
senza del suo cuore. Ne era gia cosciente il profeta Osea, che abbiamo
ascoltato:

“Venite, ritorniamo al Signore: egli ci ha straziato ed egli ci guarira.

Egli ci ha percosso ed egli ci fascera.

Dopo due giorni ci ridara la vita e il terzo ci fara rialzare,

e noi vivremo alla sua presenza.” (Os 6,1-2)

La presenza del Signore, totalmente offertaci in Cristo nel suo corpo
che ¢ la Chiesa, con il dono dello Spirito che la vivifica, ¢ la vera giu-
stificazione di noi peccatori. Essere redenti vuol dire appartenere alla
presenza ecclesiale, sacramentale e carismatica di Dio nel mondo. Per
questo, il pubblicano perdonato, redento, giustificato non si ferma nel

71



tempio, ma torna a casa sua: “Questi — dice Gesu — a differenza dell’al-
tro, tornd a casa sua giustificato.” (Lc 18,14)

Anche il fariseo ¢ certamente tornato a casa. Ma che differenza e che
novita tornare alla quotidianita giustificati dalla misericordia di Dio! Si
percepisce che chi si lascia perdonare dal Signore, senza giustificare se
stesso, porta con sé, ovunque vada, la divina presenza e fa risplendere
sulla sua vita e nei suoi rapporti il volto buono del Signore.

Si, come dice Osea: “e noi vivremo alla sua presenza’. La vita, la casa,
i rapporti, il lavoro, le pene e le gioie di ogni giorno, tutto ¢ vissuto
alla presenza di Cristo. Tutto diventa tempio di Dio, non perché siamo
perfetti e santi, ma perché siamo perdonati, redenti, e quindi segno che
per tornare a Dio basta riconoscere che senza la sua misericordia la vita
non ¢ vita, che se non viviamo alla sua Presenza non viviamo affatto;
non siamo umani perché non siamo cristiani.

Mons. Corecco e 'umilta vera

Quando penso a come don Eugenio guardava alle nostre imperfezio-
ni e mancanze, era proprio cosi. Lui non era preoccupato di correggerci,
ma che fossimo coscienti che cosi la nostra vita era meno piena, meno
viva, meno felice. Si preoccupava che con la coscienza e il desiderio
andassimo in presenza di Cristo, come il pubblicano al tempio, abban-
donando a Lui il nostro limite con poverta e fiducia, anche se il limite
rimaneva. E questo, col tempo, ci faceva “tornare a casa” cambiati, re-
denti, e grati di fare esperienza che solo Gesu Cristo rende vera e bella
la nostra umanita.

72

FESTA AMICIZIA 2023

IL DONO DI UN LEGAME
CHE NON MUORE

Nella Giornata dell’Amicizia dell’8 ottobre 2023, la nostra Associa-
zione ha voluto dare spazio a due voci, diverse per percorso ma
unite dal segno lasciato dall'incontro con mons. Corecco.

Il gesuita Padre Mario Imperatori ha condiviso con gratitudine la sua
esperienza di amicizia con Eugenio Corecco, nata negli anni di forma-
zione a Friburgo e maturata nel tempo come dialogo spirituale, soste-
gno vocazionale e collaborazione ecclesiale. Una relazione profonda che
continua a illuminare la sua vita sacerdotale. La seconda testimonianza &
quella di Lara Allegri, gia presidente dell’Azione Cattolica ticinese, che ha
raccontato il suo cammino dall’ateismo alla fede. Una storia segnata dal
dolore, dalla ricerca e dalla grazia, in cui lo sguardo paterno e incorag-
giante del vescovo Corecco ha avuto un ruolo decisivo nel suo percorso
umano e spirituale. Queste due voci ci ricordano come 'amicizia, radi-
cata in Cristo e alimentata da una Chiesa viva e accogliente, sia capace di
generare cammini di libertd, vocazione e speranza.




UN’AMICIZIA CHE CONTINUA OLTRE LA VITA

La prima testimonianza é di Padre Mario Imperatori, gesuita, che
ripercorre con gratitudine il legame che lo ha unito a mons. Eugenio
Corecco. Un'amicizia nata nei primi anni °70 a Friburgo, maturata
nel tempo tra scelte vocazionali, dialogo spirituale e collaborazio-
ne ecclesiale. In questa intervista ricca di riflessioni, Padre Mario ci
parla del significato di liberta interiore, della sfida della vita comu-
nitaria nel sacerdozio, dell'importanza di un humus ecclesiale che
sostenga le vocazioni e della grande eredita spirituale lasciata da Co-
recco: una guida capace di accompagnare senza trattenere.

Intervista di Antonietta Moretti e Federico Anzini

Padre Mario, ci racconti come ha conosciuto don Eugenio e come
siete diventati amici...

Abbastanza semplice. lo sono arrivato a Friburgo dopo aver concluso
la maturita al Collegio Papio di Ascona nel 1980. Prima facevo parte
della piccola comunita dei seminaristi del Collegio Papio, perd avevo de-
ciso di non continuare immediatamente su questa strada: mi serviva un
tempo di discernimento. Optai quindi per andare a Friburgo a studiare
una materia che a me piaceva molto, la storia. Nel contempo avevo ini-
ziato da poco anche il Cammino neocatecumenale e quindi mi portavo
dentro anche questo interrogativo vocazionale.

Inizialmente il rapporto nacque con molta semplicitd. Non avendo li
a Friburgo nessuna presenza del Cammino, decisi comunque di avere un
riferimento cristiano e mi avvicinai alla comunita di Comunione e Li-
berazione a Gambach. Cosi nacque il nostro rapporto con alcuni amici
della comunita, che ancora oggi considero tali e che continuo a vedere.
Da questa relazione nacque poi anche quella con Eugenio Corecco. In-
tanto portavo avanti il discernimento su cosa fare.

A un certo punto, nel secondo anno, all'interno del Cammino ne-
ocatecumenale, si preciso la necessitd — in un passaggio del Cammino
stesso — di fare chiarezza su questo punto. E li che chiesi a Eugenio se
fosse disponibile a un accompagnamento personale. Mi sembrava, tra le
persone vicine che potevo contattare, quella che mi ispirava di pit. All'i-

74

nizio, ricordo, il povero Eugenio — perché poi se ne penti un po’ — mi
disse: “Ma guarda Mario, io ho talmente tanto da fare” (siamo nell’82,
se ricordo bene), “non ho la possibilita di poter fare questo servizio”.
Allora optai per un gesuita che pero era a Torino. Questo naturalmente
richiedeva da parte mia il recarmi a Torino in modo abbastanza regolare,
per quanto lo permettevano gli impegni accademici. Con lui feci un
cammino di discernimento che mi portd, nell’84, a chiedere di entrare
nella Compagnia di Gest.

Ricordo ancora il giorno in cui lasciai Friburgo per andare in Italia,
terminati gli studi, e ricordo che fuori da Gambach salutai Eugenio,
che era insieme a Mauro Lepori (ci conosciamo da quando eravamo
bambini, perché le nostre famiglie andavano in vacanza nello stesso pa-
esino della Val Leventina). Mi ricordo che ci salutammo e decidemmo
di rimanere in contatto, perché nel frattempo anche le relazioni si erano
approfondite, sia con la comunita di Gambach che con Eugenio, anche
se non nei termini di una direzione spirituale diretta.

Un altro momento chiave della sua storia ¢ quando Eugenio viene
nominato vescovo di Lugano nell’86. Perché ¢ un momento decisivo?

Perché la nomina coincide con un momento di ulteriore discerni-
mento che mi trovavo a vivere nel noviziato. A un certo punto mi sono
chiesto: “Cosa significa la nomina di Eugenio? Vuol dire forse che devo
tornare in diocesi?”

Stavo vivendo un momento un po’ laborioso nel discernimento: con-
tinuare con i Gesuiti o no? Il rapporto epistolare con Eugenio ¢ conti-
nuato anche dopo il mio ingresso nella Compagnia di Gesu. Ricordo
che gli scrissi una lettera dicendo: “Dal punto di vista umano ci sareb-
bero tutte le condizioni, perd se facessi una scelta di questo genere in
questo momento — cio¢ se decidessi di lasciare il noviziato per entrare
in diocesi — mi sembrerebbe uno scappare dalla croce. E questo non mi
sembra un buon criterio di discernimento.” Convergemmo tutti e due
su questo punto.

In effetti, da quel momento in poi, riguardo al mio cammino voca-
zionale, non ebbi pitt dubbi: il Signore mi stava chiamando proprio Ii,
nonostante le difficolta e i problemi. Quello fu un passaggio particolar-
mente bello per entrambi.

75



Un successivo momento importante ¢ stato quando Eugenio ha
aperto la scuola di teologia a Lugano...

Eugenio mi scrisse una lettera in cui faceva anche il mio nome in vista
di una futura collaborazione della Compagnia. Aveva scritto anche al Pa-
dre generale in questo senso. Io naturalmente gli dissi: “Sono disponibile,
pero nella misura in cui questo viene approvato dai miei superiori.”

Nel frattempo, i miei superiori stavano optando per '’Albania. Nell’'89
c’¢ la caduta del muro di Berlino, nel 91 cade il regime comunista, e il
Papa afhida alla Compagnia di Gest il compito di tornare in Albania.
In questo quadro, i miei superiori pensarono di prepararmi per dirigere
I'Istituto di Teologia di Scutari.

Ma non ho mai tagliato i rapporti con la diocesi di Lugano. Mi sem-
brava giusto cosi. Ho chiesto di essere ordinato a Lugano e speravo che
fosse Eugenio il vescovo che mi avrebbe ordinato. Questo non ¢ stato
possibile perché la sua malattia si aggravd. Ricordo ancora benissimo il
nostro ultimo incontro a Lugano — mi pare fosse gennaio — in cui mi
comunicd la situazione: “Ormai sta precipitando.” Mi disse che avrebbe
delegato mons. Peter Enrici per I'ordinazione, che avvenne a Locarno
nell’aprile. Mi diede la sua benedizione e ci lasciammo nella consapevo-
lezza che non l'avrei piti rivisto. La notizia della sua morte, il primo mar-
zo, mi raggiunse a Bruxelles: era un mercoledi delle Ceneri. Me lo ricordo
bene. Questo ¢ in sintesi il nostro rapporto: un’amicizia molto bella, che
sono convinto continua anche dall’altra parte.

Eugenio Corecco ¢ stato un pastore generoso. Quando padre Mauro
gli dice: “Mi sento chiamato a diventare monaco”, lui ¢ contento.
Idem, vede lei che cresce tra i gesuiti e riconosce che quella ¢ la strada.
Non agisce mai cercando di obbligare le persone a servire la diocesi di
Lugano. Da dove veniva questa liberta?

Rispondo da gesuita, perché mi pare che Eugenio abbia realizzato per-
fettamente lo spirito di Sant’Ignazio. I carismi della Chiesa sono in co-
munione; siamo noi che poi li contrapponiamo. Visti dall’alto, i carismi
sono sempre in comunione.

Ho imparato a stimarlo anche nello spirito ignaziano. Negli Esercizi
Spirituali, Sant’Ignazio parla di “indifferenza” — un termine che oggi suo-
na male, ma per lui significava che tutto il desiderio deve essere rivolto a

76

Cristo e alla sua volonta, qualunque essa sia. Si tratta quindi di una liberta
interiore, centrata su Cristo e sulla sua volonta.

Un attaccamento eccessivo a qualsiasi scelta — anche nel bene — ¢ un
brutto segno. Esemplifico: se un seminarista entra in seminario escluden-
do totalmente il matrimonio, ¢’¢ qualcosa che non funziona. O se una
sposa, in relazione allo sposo, pensa al matrimonio escludendo in ogni
modo qualsiasi altra possibilita vocazionale, non ¢ un buon segno. Manca
la liberta interiore.

Negli anni Settanta a Gambach c’erano anche i giovani di Comu-
nione e Liberazione in cammino verso il sacerdozio. Eugenio, con il
permesso del vescovo Martinoli, li accompagnava in questo percorso.
Oggi il tema della formazione dei seminaristi ¢ molto attuale, anche
in Svizzera, vista Pemersione di un passato problematico. Puo rac-
contarci qualcosa di quella compagnia che I’ha aiutata a maturare la
sua vocazione, non tanto come direzione spirituale, ma come amici-
zia nel cercare la volonta del Signore?

Direi che la cosa essenziale, se vogliamo tradurla in termini teologici
(che poi ho ritrovato anche nel cammino), ¢ che il battesimo ¢ la fonte,
il fondamento di tutto. Nella misura in cui una persona si trova dentro
relazioni caratterizzate dall'appartenenza a Cristo — in virtli del battesimo
e della cresima — allora trova il terreno che ¢ la comunita cristiana. E Ii
che puod operare un discernimento sano, sia dal punto di vista umano
che cristiano. Se questo manca, il rischio ¢ vivere una vocazione specifica
in modo non equilibrato, cio¢ viene a mancare uno sviluppo sano della
dimensione affettiva, anche nei confronti dell’altro sesso, che ¢ fonda-
mentale. Anche la dimensione del servizio: una vocazione che percepisce
i bisogni della comunita e si mette a disposizione.

Oggi, anche in Svizzera, lo scandalo degli abusi del clero, porta molti
a dubitare che il celibato possa favorire una vera maturazione affetti-
va. Cosa ne pensa?

E un tema delicato. Ma quanto disse la cancelliera Merkel nel 2008, di
fronte al Parlamento tedesco, resta molto attuale: “Bisogna vedere questo
dentro un contesto sociale pitt ampio.” Infatti, almeno nei paesi nordici,
gli abusi ci sono stati e ci sono nel mondo sportivo, con persone anche

77



sposate, nel mondo educativo, perfino familiare. Come dicevo prima,
una vocazione deve maturare dentro una rete di relazioni ampie.

Uno degli aspetti piu1 gravosi della vita del sacerdote — e su cui Corec-
co ha insistito molto — ¢ la vita comunitaria. Molti preti fanno fatica
perché si sentono soli e la vita comunitaria tra presbiteri sembra non
decollare. Perché?

Questo ¢ un nodo dolente. Me ne sono occupato anche nella forma-
zione del clero, quindi lo so. Eun paradosso: in teoria, la vita comunitaria
del seminario dovrebbe preparare a vivere comunitariamente nel presbite-
rio e nelle comunita parrocchiali.

In realtd, in non pochi casi, la comunita in seminario viene vissuta
come un peso da cui liberarsi il prima possibile. “Dopo ci sono io al cen-
tro.” C’¢ qui un certo narcisismo spirituale: la vocazione come realizzazio-
ne personale, che poi porta al fallimento. Perché quando ti accorgi che sei
solo, che il presbiterio non ¢ quello che ti aspettavi, iniziano i problemi.

La vita comunitaria, se ti ricorda il seminario vissuto male, viene evita-
ta. Ma il celibato non ¢ “fare lo zitellone”. Ha le sue esigenze, come la vita
comunitaria. Ho visto, pero, anche esperienze riuscite, come a Locarno,
dove i preti di parrocchie diverse si trovano a pranzo e pregano insieme
ogni giorno.

Il problema ¢ quando si vive la vita comunitaria come un peso che non
fa parte della chiamata. Questo ¢ un nodo serio. E poi c’¢ la questione dei
laici: abbiamo spesso comunita solo liturgiche, senza consigli pastorali.
Laltro giorno, in casa, si diceva che I'arcivescovo di Napoli ha scritto una
lettera dura ai preti che ancora non hanno istituito il consiglio pastorale.
Questo ¢ indice di clericalismo, di incapacita di gestire relazioni sane.

E’ necessario ricostruire il tessuto ecclesiale: nella vocazione presbite-
rale, tra i laici, nelle famiglie...

Credo proprio di si. Bisogna ritrovare un humus in cui la persona
credente possa radicarsi e da cui possano germogliare nuove vocazioni. E
nello stesso tempo, servono pastori che sappiano ricostruirlo. Sempre in
chiave relazionale. Noi dobbiamo ragionare in termini relazionali, come
il mistero trinitario ci insegna. Se non ragioniamo in termini trinitari e
relazionali, siamo completamente fuori strada.

78

DALL’ATEISMO ALLA FEDE: UN CAMMINO TRA
FERITE, INCONTRI E GRAZIA

La storia di Lara Allegri, gia presidente dell’Azione Cattolica tici-
nese, é stata la seconda testimonianza. Un cammino di conversione
profondo, nato dall’incontro con una Chiesa accogliente e trasfor-
mato da una serie di eventi intensi, tra cui il dolore e la malat-
tia. Ma al centro di questo percorso c’é soprattutto lincontro con
il vescovo Eugenio Corecco, che con il suo sguardo paterno e la sua
fiducia nei giovani ha rappresentato un punto di svolta decisivo.
Dall’infanzia atea al battesimo consapevole, fino alla scoperta che
il dolore puo diventare luogo di grazia: la testimonianza di Lara é
quella di una donna che ha trovato nella fede non una fuga dalla
realta, ma una relazione viva con Cristo, filtrata e illuminata dalla
Sfigura di un pastore capace di educare amando.

di Lara Allegri

ono nata in una famiglia atea e tale sono rimasta fino a 16 anni, ma

la parrocchia non mi era completamente estranea. Ricordo il catechi-
smo per la preparazione alla Prima Comunione: ero I'unica non battezza-
ta e sapevo che non avrei partecipato al sacramento. Chiesi a mio padre
perché dovessi andarci comunque, e lui rispose: “Male non ti fa, cattive
cose non te ne insegnano’. Padre Beda ha sempre avuto a cuore la mia
presenza. Se in Paradiso potevano entrare solo i battezzati, grazie alla sua
attenzione anch’io ci potevo entrare, magari da una porta laterale.

Partecipai a diversi teatrini parrocchiali: in uno feci sia la Madonna
sia la voce fuori campo di Erode, perché lattore si era ammalato. La mia
famiglia non venne mai a vedermi, ma non era importante: ci si diver-
tiva. Andavo anche a Messa con la mia migliore amica e spesso servivo.
Gli abiti non erano adeguati alla Chiesa? Nessun problema: la gentilezza
delle parrocchiane mi faceva trovare all'ingresso la “gonna da Messa” da
indossare sopra i pantaloncini. Quella comunita ha seminato in me, atea,
I'idea che la Chiesa fosse un corpo accogliente. Le scuole medie furono
invece un periodo molto difficile e per anni non tornai in Chiesa.

79



Una compagna un po’ strana

Al secondo anno della scuola propedeutica conobbi una ragazza dav-
vero particolare. In un’epoca in cui volevamo tutti essere liberi, conte-
stavamo l'autoritd degli adulti e avevamo Greenpeace come modello,
lei portava al collo un TAU e interveniva in classe per contestare il pro-
fessore quando qualcosa non coincideva con i suoi ideali. Non che la
capissi sempre: mi sembrava piuttosto “stramba”.

Un giorno stavo andando a prendere il bus canticchiando una can-
zone romantica di Baglioni. Lei si uni al mio canto e mi spiegd che si
trattava di “Fratello Sole e Sorella Luna”, tratta dal Cantico delle Crea-
ture di San Francesco ("San chi?!"). Cosi inizio la nostra amicizia.

Questa nuova amica aveva qualcosa di affascinante: una luce negli
occhi, una passione travolgente in cid che raccontava. Mi porto a casa
sua e i suoi mi accolsero. Quanto tempo passato in quella casa!

Poi la Gioventl Francescana: un gruppo di giovani che si ritrovava-
no ogni venerdi sera con padre Beda (il mio parroco!) al convento dei
frati di Loreto. Tante ore di catechesi e condivisione.

Il battesimo

Gli esami scolastici furono decisivi per convincermi ad andare rego-
larmente in Chiesa. “Se Dio esiste, magari mi aiuta...” Da quell’espe-
rienza nacque il desiderio di farmi battezzare. Non tutti in famiglia ne
furono contenti. Era il 21 dicembre 1991. Poco tempo dopo feci anche
la mia promessa come francescana.

Vivere nella fraternita era bello, ma difficile uniformarsi. Studiavo i
movimenti, modificavo gli abiti: pili che imitazione di Cristo, sembrava
imitazione degli amici, per potermi conformare. Cerano tante norme
comportamentali che talvolta non capivo: li subentrava I'obbedienza.

Non molto dopo conobbi un ragazzo cattolico che mi invito a un
ritiro con il Vescovo Corecco. Fino ad allora non avevo consapevolezza
che esistesse qualcosa al di fuori della fraternita, in cui ero completa-
mente immersa. Li conobbi tanti giovani che condividevano un ideale,
cantavano e pregavano insieme. Mi colpi la loro “diversitd™: non erano
omologati, erano liberi.

Fu una vera scoperta: non dovevo uniformarmi, ma testimoniare il
Vangelo di Cristo nella mia vita, secondo i miei talenti. Essere missio-

80

nari significava portare agli altri 'incontro con Gesl nella mia vita. Il
Vescovo Eugenio disse: “Tu sei testimone di Cristo in ogni momento: ¢
Lui che devi portare in tutto cid che fai”.

Lessere accolti

Dei contenuti del ritiro ricordo poco, ma lo stile dell’accoglienza
del Vescovo Eugenio mi colpi profondamente. Lo ringraziai per aver
coinvolto padre Beda, e lui rispose: “Incredibile quante cose si fanno
pur non sapendolo!”.

Non mi sono mai sentita giudicata, anche se la lingua delle sacrestie
restava misteriosa. Mai percepita come limite, ma come risorsa. Lui,
con don Carmelo, ha saputo osare e investire su di me. Da poco battez-
zata, sicuramente c’erano altri piti grandi nella fede in AC. Eppure, mi
vollero responsabile di canti e liturgia insieme a Gabriele e Pietro. Non
suonavo la chitarra, pregavo, ma non certo meglio di altri. Quell'incari-
co fu uno stimolo fondamentale per dare il meglio di me.

“Praticamente uno pud sentirsi un verme, ma se ha sentito dentro
‘qualcosa’, deve credere che il Signore lo pud cambiare fino in fondo,
costituendolo apostolo: la massima responsabilita alla quale Dio ha po-
tuto chiamare gli uomini”, disse il Vescovo Eugenio.

I momenti di preghiera erano preparati da noi: questa pratica, insieme
alla fedelta all’'incontro, ha costruito la mia relazione con Gesti: Padre,
fratello, amico, confidente. Non pili noia, ma gioia. Ladorazione era so-
stare davanti a Lui in ascolto, non pit solitudine ma costante relazione.

Ogni volta che incontravo il Vescovo, mi sentivo vista. Non servi-
vano grandi parole: uno sguardo, una stretta di mano. Mi bastava per
sentirmi confermata nella mia presenza e preziosa agli occhi di Dio.
Questo stile di accoglienza e non giudizio lo porto ogni giorno nel mio
lavoro. Quello sguardo ¢ stato determinante nella mia vita.

Ogni mese c’era I'incontro con il “corso del Vescovo™: un sabato
mattina di preghiera e catechesi, seguito dal pranzo condiviso. Non ca-
pivo tutto, ma mi ¢ rimasto impresso il momento del salterio, in tono
retto e a cori alternati. Alla fine ci dava un voto su come avevamo pre-
gato (mai abbastanza buono!). Era una sfida: volevamo migliorare.

Un giorno ci disse: “Che sia necessario fare un passo avanti l'ho
dedotto da come avete recitato 'ora sesta in modo traballante. Io non

81



capisco: c'¢ chi non tiene il passo o fa la seconda voce. Non potete
improvvisare. Pure il salmo cantato I'avete improvvisato. Un’altra volta
dovete provare. Se volete educare i ragazzi, dovete essere voi i primi ad
essere precisi: altrimenti non educherete mai nessuno.”

Eccomi, manda me

Il 14 novembre 1993 feci la promessa al Vescovo come animatrice
di Azione Cattolica. Ci consegnd una medaglia con inciso: “Eccomi,
manda me”. Ci fu spiegato: “L‘eccomi’ non si esaurisce nell'attimo del
si, ma coinvolge tutta |'esistenza in un lavoro di continua conversione.
Sara Ciristo, attraverso la compagnia e la Chiesa, a guidare i passi della
nostra quotidiana strada di santificazione. [...] L'ambito della nostra
missione ¢ ampio quanto il mondo. Siamo chiamati a testimoniare Cri-
sto sempre e dovunque: in famiglia, al lavoro, nello studio, nel servizio
per il bene comune. Rispondiamo nella forma singolare della ministe-
rialitd di AC, seguendo la linea pastorale del Vescovo, in stretta collabo-
razione con lui e con tutti i sacerdoti in comunione con lui.”

La vocazione

Aveva un’enorme fiducia in noi: “Non ¢ I'eta che conta, ma la fede
che avete dentro. [...] L'esercizio della liberta sta nelle scelte che faccia-
mo: siamo liberi solo compiendo continuamente delle scelte.” Signore,
cosa vuoi da me? Tutte le cose che avevo sentito, anche se non compre-
se, lavoravano in me.

La sua malattia

I1 27 novembre 1994 lo seguimmo a Trevano. Parlo6 del rapporto con
la malattia. Ero una giovane infermiera, diplomata da pochi mesi. La
malattia la vedevo nei pazienti: cercavo di assisterli nel modo migliore,
ma non ero io a soffrire. Le domande delle persone consapevoli di essere
vicine alla morte mi spaventavano. Vacillava la mia fede. Mi ribellavo
interiormente: “Perché permetti tutto questo? Perché non ci esaudi-
sci?”. Era il mistero della croce.

Pur senza risposte, ho sentito il bisogno di restare accanto ai mala-
ti, specialmente anziani o in fine vita. Spesso nel cuore sorgeva quella
domanda: “Signore, perché ci hai abbandonato?”. Ma sentivo che era

82

giusto restare su quella barca agitata, senza certezze. Il 1° marzo 1995
il Vescovo Eugenio mori. Nell'articolo in sua memoria sul GdP si legge:
“Quest’amore alla nostra compagnia non ¢ stato solo spiegato o raccon-
tato, ma testimoniato nell’affetto profondo di Eugenio verso ognuno di
noi, nell’attenzione alle nostre storie personali, soprattutto riguardo a chi
era in crisi, a chi era colpito da malattia, a chi arrivava nuovo e spaesato.
Questa ¢ stata la passione di Eugenio per ogni persona. (...) Quanti dia-
loghi e sorrisi hanno contraddistinto la pil sincera amicizia che la nostra
vita, in questi anni determinanti, ha potuto incontrare.”

La morte

La morte restd per me un grande mistero, soprattutto quella dei
bambini. Mi sentivo inadeguata nel porgere le condoglianze: cosa si
puo dire per portare consolazione?

La vita ¢ andata avanti. Mi sono sposata, abbiamo avuto tre figli,
nonostante gravidanze difficilissime. Era il 2006 quando, con mio ma-
rito, abbiamo perso Andrea. Fu un punto di rottura con quel Dio che
pensavo onnipotente e che invece non aveva fatto nulla. “Chiedete e vi
sara dato” era diventata la truffa colossale di un Dio imbroglione.

Litigavo quotidianamente con Lui, colpevole di aver disatteso le mie
speranze. A cosa serve un Dio muto? Alla perdita di un figlio si aggiun-
geva la perdita di Dio. Un sacerdote mi disse: “Continua pure a litigare
con Dio... perché finché litighi, ¢'¢ ancora relazione.”

Il Vescovo, nell'incontro del 27 novembre 1994, disse una cosa che ca-
pii solo anni dopo: “Piti che pregare il Signore che si faccia la sua volonta,
lo preghiamo di accogliere la nostra richiesta, di fare la nostra volonta.”

Col tempo la rabbia ¢ scemata. Il dolore si ¢ modificato: meno acu-
to, ma sempre presente. Questa esperienza ha cambiato anche il mio
modo di stare accanto ai malati. Ora sapevo che si poteva sopravvivere.

La mia malattia

Sei anni fa, nel mezzo della mia specializzazione in cure palliative, ho
avuto un nuovo confronto con la vita e la morte. Al campo invalidi di
Olivone, dopo il contatto con un peluche molto polveroso, ho smesso
di respirare. Era gia successo con incenso e fiori, ma poi tutto rientrava.
Stavolta no. Dopo la spesa, dissi a mio marito: “Meglio andare in ospe-

83



dale”. La Provvidenza volle che ci fosse un medico ORL, che diagno-
stico subito un edema della laringe. Mi somministrarono vari farmaci e
andai in cure intense per diversi giorni.

Nei mesi successivi ci furono altri episodi. Un medico mi disse: “Lei
¢ come una bomba a orologeria.” Tornai a casa e rimasi isolata per mol-
to tempo. Mi sentivo come nei film con i condannati a morte: “Donna
morta che cammina”. I miei cari svilupparono un olfatto migliore di un
cane da tartufo. Dopo i primi mesi, decisi di ricominciare a lavorare e
vivere oltre la paura. Se la vita fosse stata breve, volevo godermela.

Ci disse il Vescovo Eugenio a Trevano — e lo sperimento ogni gior-
no: “La malattia ci fa sentire il tempo che viviamo. Ci accorgiamo che
la vita ¢ qualcosa di estremamente prezioso: ¢ il dono piu grande che
abbiamo ricevuto dal Signore. Scopriamo che il tempo ha ur’intensita
diversa, ¢ preziosissimo. Non abbiamo piu la possibilita di sprecarlo,
come I'avevamo prima. Il tempo diventa pil consistente, qualche cosa
che vorremmo vivere nel modo piti intenso possibile”.

Ho iniziato a lavorare nel contesto delle cure palliative specialistiche;
il mio modo di stare accanto ai malati terminali era cambiato. Ero la cu-
rante, ma allo stesso tempo mi sentivo anche una di loro. Quante volte
mi hanno detto: “Signorina, lei non puo capire”. E invece si, eccome se
capivo. Ho cambiato il mio modo di essere al loro capezzale: I'ascolto
dei bisogni, 'accoglienza delle paure e delle speranze, il modo di aiutare
a definire le priorita della vita.

La malattia — diceva il Vescovo Eugenio — “¢ una grazia’, anche se
“urta apparentemente contro il buon senso e la ragione”. Se esaminiamo
cosa avviene in noi durante la malattia, se la viviamo in modo cristiano, ci
accorgiamo che in noi avviene un grande cambiamento. Ci sentiamo pro-
fondamente diversi, non siamo pit quelli di prima. In questo sta la grazia.

Per me ¢ cambiato soprattutto il valore del saluto, quando ci si lascia,
perché non si ha pitl la certezza che ci sard un nuovo incontro. E cambiata
la percezione di cosa sia davvero importante nella vita. Pitt importante —
ed Eugenio ce lo ha insegnato — del vivere sani, ¢ il vivere in relazione con
Colui che da senso a ogni accadimento della nostra esistenza.

84

APPENDICE

Cardinale Marc Ouellet

Prefetto emerito del Dicastero per i Vescovi

UNA FORMAZIONE UNIVERSITARIA
PER UNA CHIESA SINODALE

VERITATIS GAUDIUM: PER UNA “RIVOLUZIONE
CULTURALE” NELL’AMBITO DEGLI STUDI ECCLESIASTICI

« Lesigenza prioritaria oggi all'ordine del giorno, infatti, ¢ che tut-

o il Popolo di Dio si prepari ad intraprendere “con spirito” una
nuova tappa dell’evangelizzazione. Cio richiede «un deciso processo di
discernimento, purificazione e riforma'». E in tale processo ¢ chiamato a
giocare un ruolo strategico un adeguato rinnovamento del sistema degli
studi ecclesiastici™.

Quest’appello della Costituzione Apostolica Veritatis Gaudium di
Papa Francesco interroga tutti gli istituti di studi ecclesiastici e dunque
il vostro istituto nel suo trentesimo anniversario di fondazione. Alla luce
dell'intuizione che ha guidato Mons. Eugenio Corecco, vostro fondatore,
ho la sensazione che i suoi motivi di allora e quelli della nuova Costitu-
zione abbiano parecchio in comune e confermino il servizio e la ricerca
qui intrapresa per una riforma sostanziale dell'impostazione degli studi,
del metodo e dei contenuti della formazione offerta in questa stessa sede.
Autorevoli testimonianze 'hanno sottolineato nel corso dell’anno giubi-
lare. Non sono altrettanto competente al fine di valutare i frutti prodotti
dall’audace iniziativa del Vescovo di Lugano nel corso di questi anni ma,
nel contesto dell’attuale ricerca per una Chiesa sinodale, mi permetto
di sottolineare in linea di principio certe convergenze tra I'ideale che ha

1 Para FrRaNcEsco, Esortazione Apostolica Evangelii Gaudium sull'annuncio del vangelo nel
mondo attuale, 24 novembre 2013, n. 30.

2 Para Francesco, Costituzione Apostolica Veritatis Gaudium circa le universitd e le facolta
ecclesiastiche, 8 dicembre 2017 (ora nota VG).

85



guidato il Fondatore e 'orientamento attuale degli studi ecclesiastici nella

Chiesa:

Essi, infatti, - scrive il Papa - non sono solo chiamati a offrire luoghi
e percorsi di formazione qualificata dei presbiteri, delle persone di vita
consacrata e dei laici impegnati, ma costituiscono una sorta di provvi-
denziale laboratorio culturale in cui la Chiesa fa esercizio dell'interpreta-
zione performativa della realtd che scaturisce dall’evento di Gesui Cristo
e che si nutre dei doni della Sapienza e della Scienza di cui lo Spirito
Santo arricchisce in varie forme tutto il Popolo di Dio: dal sensus fidei
fidelium al magistero dei Pastori, dal carisma dei profeti a quello dei
dottori e dei teologi’.

Lindole sinodale della rifondazione degli studi emerge da queste righe
che li definiscono come “una sorta di provvidenziale laboratorio culturale
in cui la Chiesa fa esercizio dell'interpretazione performativa della realta
che scaturisce dall'evento di Gesui Cristo”. In effetti, questi termini pon-
gono l'accento sul perno della formazione: I'evento di Gesu Cristo come
chiave d’interpretazione della realta con lo sguardo della fede e - aggiunge
il testo - in comunione con tutto il popolo di Dio. La formazione dei
membri del popolo di Dio in ambito universitario non consiste percio
soltanto nel formare specialisti e nell’acquisire conoscenze e competen-
ze; essa consiste anzitutto nel fare esperienza di comunione radicata nel
sensus fidei fidelium, con laiuto di questo laboratorio multidisciplinare
attrezzato di carismi e ministeri, cosa che non puo essere priva di un
pieno coinvolgimento personale di ognuno con I'evento stesso di Gesu
Cristo, un atteggiamento discepolare e comunionale che deve pervadere
tutto 'ambiente, i rapporti personali nella comunita universitaria nonché
il radicamento pitt ampio nella comunione ecclesiale.

“Questo ingente e non rinviabile compito chiede, sul livello culturale
della formazione accademica e dell'indagine scientifica, 'impegno gene-
roso e convergente verso un radicale cambio di paradigma, anzi — mi per-
metto di dire — verso «una coraggiosa rivoluzione culturale®»™. Oltre la
vigorosa retorica bergogliana qui in atto si deve apprezzare la pertinenza
del suo appello a partire dai contenuti proposti come cardini della ricerca

31bid., n. 3.

4 Papa Francesco, Lettera enciclica Laudato si’ sulla cura della casa comune, 24 maggio 2015,
n. 114.

VG, n. 3.

86

universitaria. Essi sono formulati nel Proemio della Veritatis Gaudium
che parla dell'introduzione contemplativa “nel cuore del kerigma’, svi-
luppando una “mistica del noi” che deve pervadere la cultura ecclesiale
soprattutto negli ambienti destinati a plasmare personalita integre, coe-
renti € missionarie.

Eugenio Corecco, teologo, canonista e vescovo, avrebbe salutato con
entusiasmo questi indirizzi magisteriali per gli studi ecclesiastici, non solo
perché confermano l'orientamento globale della sua Facolta, ma anche
perché sviluppano esperienze e riflessioni da lui svolte durante il suo ser-
vizio accademico e pastorale. Egli ¢ stato infatti un pioniere dell’attuale
sviluppo sinodale come risulta dai suoi studi e pubblicazioni®. Di ci6 vor-
rei sottolineare alcuni aspetti che sono a voi pitt conosciuti ma che riman-
gono profetici nell'insieme della ricerca teologica sinodale. Sarad questo
il primo punto del mio intervento, che servira a sviluppare in secondo
luogo la mia proposta pneumatologica per una Chiesa sinodale, per con-
cludere infine con alcune riflessioni sul metodo teologico in vista di una
nuova evangelizzazione radicata nel sensus fidei fidelium.

Ringrazio vivamente per 'invito che mi ¢ stato rivolto a partecipare
a queste celebrazioni del trentennale della Facolta Teologica di Lugano.
Desidero rivolgere il mio piu caloroso saluto a tutti voi, in particolare
al dottor Mésoniat, membro del Movimento ecclesiale Comunione e
Liberazione, che si ¢ molto impegnato in questa notevole iniziativa. E
per me 'occasione per proseguire il nostro dialogo fraterno nello spirito
dei grandi autori che ci hanno profondamente ispirato e formato con
la loro testimonianza ecclesiale e la qualita della loro ricerca teologica.
Penso a Joseph Ratzinger/Benedetto XVI e Hans Urs von Balthasar di
cui 'amicizia e le opere hanno giocato un ruolo indiretto ma importante
all'origine di questa iniziativa. Da un lato, Ratzinger lamentava il tardivo
sviluppo di un’ecclesiologia ‘teologica’ dopo il Concilio Vaticano II ed ha
apportato un notevole chiarimento pneumatologico all’ecclesiologia di
comunione’. Da un punto di vista diverso ma complementare, Baltha-
sar ha fornito elementi di ecclesiologia simbolica che integrano i carismi

6 Cfr. Eugenio Corecco, La formazione della Chiesa cattolica negli Stati Uniti d’America
attraverso l'attivitd sinodale, Il Mulino, Bologna 1992.
7 Cfr. JoserH RATZINGER, "Lo Spirito Santo come comunione”, in La riscoperta dello Spirito,

Jaca Book, Milano 1977, pp. 251-267.

87



nell'analisi delle strutture ecclesiali e del ministero petrino®. Entrambi i
maestri esprimevano una grande stima per i movimenti ecclesiali, dovuta
in parte alla loro dimensione mariana, una stima condivisa dallo stesso
Papa Giovanni Paolo II, che si ¢ ispirato alla loro esperienza carismatica
per affermare la co-essenzialita delle dimensioni gerarchica e carismatica
della Chiesa’. Poiché queste tematiche sono di grande attualita nella ri-
cerca di un’ecclesiologia sinodale, le tengo ben presenti mentre mi accosto
al pensiero di Mons. Eugenio Corecco, fondatore di questa istituzione.

I - L'OPERA PROFETICA DI MONS. EUGENIO CORECCO
PER UNA CHIESA SINODALE

Anche ad uno studio sommario, 'opera di Mons. Eugenio Corec-
co si rivela profetica in rapporto all’attuale sviluppo di un’ecclesiologia
sinodale. Riterrd qui solo tre aspetti che pongono in evidenza una parte
importante del suo contributo: egli ¢ stato un pioniere dell’ecclesiologia
di comunione, un sostenitore rimarchevole per un rinnovato statuto dei
carismi nell’ecclesiologia cattolica e un artefice della necessaria conver-
sione teologica del Diritto canonico'. Ecco cio che vorrei commentare
brevemente come sintesi parziale di un contributo accademico a servizio
del rinnovamento dell’ecclesiologia nel XX secolo, il cui frutto principale
¢ stato l'istituzione di questa nuova facolta di teologia aperta alla dimen-
sione universale e carismatica della Chiesa.

Un pioniere dell'ecclesiologia di comunione

Il significato storico ed ecclesiale di questo istituto teologico sarebbe
incomprensibile senza la teologia della comunione sviluppata da Corecco
in dialogo con le forze vive del suo tempo: Hans Urs von Balthasar, Klaus

8 Cfr. Hans Urs von Balthasar, Il complesso antiromano. Come integrare il papato nella Chie-
sa universale, Queriniana, Brescia 1974.

9 Cfr. S. Grovanni-Paoro 11, Discorso ai movimenti ecclesiali e alle nuove comunita, 30
maggio 1998; Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Iuvenescit Ecclesia ai Vescovi
della Chiesa cattolica sulla relazione tra doni gerarchici e carismatici par la vita e la missione
della Chiesa, 15 maggio 2016.

10 Cfr. JacQues Bagnoup, Charismes et mouvements selon Mgr Eugenio Corecco, Ed.
Chora, Roma 2020; Charismes et structures juridiques selon Mgr Eugenio Corecco avec ap-
plication a trois charismes: communion et libération, le néocatechuménat et I'Opus Dei, Ed.
Chora, Roma 2021.

88

Morsdorf, Joseph Ratzinger, Antonio M. Rouco Varela, Luigi Giussani,
ecc. Un fitto carteggio con il primo mostra il suo coinvolgimento sin
dalla prima ora nella fondazione delle Rivista Teologica Internazionale
Communio negli anni “70. Una solida amicizia con Mons. Luigi Gius-
sani, fondatore del Movimento ecclesiale Comunione e Liberazione, ha
cristallizzato in lui il senso dell’appartenenza a Cristo come fondamento
ultimo di ogni comunione antropologica ed ecclesiale. La sua formazione
giuridica presso il maestro di Monaco, Klaus Morsdorf, gli ha procurato
una cultura storica e critica del Diritto ecclesiastico avviata a divenire
sempre piti orientata teologicamente in dialogo con il Cardinale Antonio
M. Ruoco Varela'.

Ritengo questa Facolta come il frutto principale del suo ministero epi-
scopale poiché corona la sua carriera di teologo, di giurista e di successore
degli apostoli; egli era consapevole di compiere un gesto di grande signifi-
cato simbolico e di obbedire ad una missione che andava oltre i limiti del-
la sua persona e della sua diocesi. Non credo di sbagliare sostenendo che
lispirazione di questa iniziativa non gli fu inculcata in primo luogo dalle
problematiche post-conciliari circa la formazione del clero che 'hanno
fortemente preoccupato e coinvolto, né dalla critica situazione degli studi
ecclesiastici, ma da una articolata visione dell’ecclesiologia di comunione
che vedeva emergere dai testi del Concilio Ecumenico Vaticani II ma
ad un livello ancora poco elaborato teologicamente e giuridicamente'?.
Occorrera di fatto attendere il Sinodo speciale del 1985 perché 'idea di
comunione venga chiaramente affermata come I'asse portante dell’eccle-
siologia conciliare.

Eugenio Corecco si ¢ impegnato a pensare la Chiesa giuridicamente
a partire dalla communio compresa come koinonia, partecipazione alla
comunione trinitaria mediante i doni della Parola e dei sacramenti, cosi
come integrando la dimensione del carisma quale elemento costitutivo
dell'ecclesiologia. «Lessenza del principio communio consiste nel fatto di

! Cfr. ANToNIO MARIA Rouco VARELA, Teologia y Derecho. Escritos sobre aspectos fun-
damentales de Derecho Candnico y de las relaciones Iglesia-Estado, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2003.

12 Cfr. E. Corecco, “Ontologia della sinodalitd”, in A. Autiero — O. Carena (ed.), Pastor bonus
in Populo. Figura, ruolo e funzioni del vescovo nella Chiesa, Cittd Nuova, Roma 1990, pp.

303-329.

89



presupporre la totale immanenza e inseparabilita di tutti gli elementi che
costituisce la Chiesa»'®. Mons. Corecco radica la sinodalita nella Com-
munio, ispirato dalla teologia orientale con la sue tradizioni liturgiche e
mistiche. La sinodalita ¢ anzitutto grazia, partecipazione alla comunione
trinitaria in virtt del battesimo e della sua articolazione teologico-giuri-
dica nella collegialita episcopale. Egli sa collegare come pochi gli aspetti
dogmatici, giuridici e pastorali della sinodalita, abbracciando I'intero am-
bito dei rapporti tra la Trinita e la Chiesa, tra Chiesa universale e parti-
colare, primato petrino e collegio dei vescovi, tra vescovo e presbiterio
nella Chiesa locale, tra sensus fidei fidelium, carismi e gerarchia; la chiave
del suo pensiero consiste nel concepire la communio come un mistero di
reciprocita e mutua appartenenza di tutti i membri del popolo di Dio in
base alla fede che fa di tutti un solo corpo di Cristo.

Ancor prima che la Chiesa sinodale divenga oggi un programma da
realizzare in coerenza con il pensiero conciliare, Corecco ha fornito delle
spiegazioni teologico-giuridiche dei diversi principi della sinodalita che
esplicitano I'ecclesiologia di comunione. Innanzitutto il principio della
reciproca immanenza tra la Chiesa universale e la Chiesa particolare (in
quibus et ex quibus)** come realizzazione dell'unica Chiesa di Cristo';
I'immanenza reciproca tra ogni vescovo e il collegio dei vescovi, cum
Petro et sub Petro, come realizzazione della communio ministeriorum;
Iimmanenza reciproca tra il vescovo ed il suo presbyterium a servizio
della communio fidelium come realizzazione della Chiesa locale; I'im-
manenza reciproca tra ogni fedele battezzato e I'universalita dei membri
della communio fidelium, la pitt fondamentale, al cui servizio tutte le
altre dimensioni si integrano come servizi fondati su dei sacramenti, dei
ministeri e dei carismi'®.

13 E. Corecco, Canon Law and Communio. Writings on the Constitutional Law of the
Church, edito da G. Borgonovo e A. Cattaneo, LEV, Citta del Vaticano 1999, p. 290.

14 Cfr. Concivrio Varicano II, Lumen Gentium, n. 23, §1: “I singoli vescovi, invece, sono il
visibile principio e fondamento di unita nelle loro Chiese particolari, queste sono formate ad
immagine della Chiesa universale, ed ¢ in esse e a partire da esse che esiste la Chiesa cattolica
una e unica” (ora nota LG).

B E. Corecco, Canon Law and Communio..., p. 349: « The one Church of Christ subsists
in the Roman Catholic Church on account of the fact that in her, the immanence between
the universal and the particular is so perfect as to realize the fullness of communion”.

16 Ibid., pp. 348 ss.

90

Egli amplifica la stessa visione della communio ierarchica all'imma-
nenza reciproca tra il sacerdozio comune dei battezzati e il sacerdozio
ministeriale, dal momento che il primo si conserva presso i ministri ordi-
nati e determina il loro carisma particolare come servizio del sacerdozio
comune; quest ultimo ¢ pili fondamentale ma richiede I'aiuto del dono
istituzionale del sacramento dell'Ordine per partecipare obiettivamente
all’Offerta soggettiva di Cristo Sacerdote al Padre suo per la salvezza del
mondo. Il ministro ordinato infatti, in virtl di uno specifico dono dello
Spirito Santo, rende presente in sacramento I'Offerta oggettiva di Cristo
Sacerdote, affinché il popolo di Dio nel suo insieme partecipi all’'unico
Sacerdozio di Cristo". Uimmanenza reciproca delle due partecipazioni
all'unico Sacerdozio di Cristo costituisce il mistero della Communio ec-
clesialis, la cui massima espressione, culmen, fons et origo, ¢ la celebra-
zione eucaristica'®.

La sua finezza teologica si esprime con un senso della Chiesa comu-
nione che ne enuncia il Mistero con il concetto di immanenza reciproca,
di origine trinitaria, senza peraltro che la sua articolazione sia teologi-
camente molto avanzata. Egli possiede una chiara visione della Chiesa,
Corpo di Cristo, che gli appartiene in virtli della Parola e del Sacramento,
ma non integra in modo molto esplicito la dimensione pneumatologica,
salvo quando parla dei carismi. La sua perentoria affermazione che la
Chiesa ¢ «la Chiesa di Cristo» lascia infatti nel’ombra la missione dello
Spirito Santo che ¢ peraltro la chiave indispensabile per spiegare I'imma-
nenza reciproca della Persone divine nella Trinita, quella delle due nature
nella Persona di Cristo e quella delle persone umane nella comunione
ecclesiale. Egli sostiene che la Chiesa ¢ il Sacramento della Trinita, ma
il suo cristocentrismo assai accentuato lascia in sospeso alcune virtualita
pneumatologiche della comunione trinitaria nella comunione ecclesiale.
Lultima grande opera di Balthasar su Lo Spirito di Verita avrebbe potuto
fornirgli delle prospettive complementari ma ¢ giunta troppo tardi per
essere veramente tenuta presente nelle sue considerazioni sistematiche. E
qui possibile prolungare il suo pensiero ed approfondirlo partendo da una
visione di maggiore insieme dell’auto-donazione trinitaria, che si esprime

17 Lautore radica in Balthasar la sua riflessione sul sacerdozio: cfr. ibid., pp. 125-126; H. Urs
von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, Jaca Book, Milano 1996.
'8 E. Corecco, Canon Law and Communio..., p. 325.

91



non solo nel Verbo incarnato ma nel suo prolungamento ecclesiale in cui
lo Spirito Santo gioca un ruolo centrale senza soppiantare il primato di
Cristo, conducendolo al contrario alla sua pienezza di fecondita. Tornerd
su questo pill avanti.

In ogni caso, Mons. Eugenio Corecco rimane a mio avviso un grande
profeta della Chiesa sinodale mediante la sua riflessione sistematica sulla
comunione ecclesiale con le sue diverse declinazioni teologiche cosi come
sui meccanismi giuridici di partecipazione alla sua attualizzazione. Gli at-
tuali dibattiti sulla sinodalitd non hanno davvero preso la misura di que-
sto pensiero ricco ed equilibrato che elabora una visione pratica e fedele
al mistero, resistendo alle pressioni culturali e superando dall’interno una
tradizione canonica positivista. Pochi teologi hanno prodotto come lui
delle riflessioni cosi articolate e pertinenti circa la natura e la portata dei
voti in assemblea. Le opzioni ecclesiologiche per il consenso come mec-
canismo di decisione, i limiti del voto consultivo o deliberativo hanno co-
stituito 'oggetto delle sue analisi penetranti come giurista teologicamente
motivato e preoccupato di integrare gli elementi della grazia nel diritto.

Promotore di un nuovo statuto dei carismi nella Chiesa

Corecco ha sostenuto un ruolo d’eccezione, teologico e canonico, per
il riconoscimento e l'integrazione dei carismi nella Chiesa, un compito
da continuare, poiché se I'assemblea conciliare ha liberato la dimensione
carismatica, questa ¢ ancora poco integrata dal munus regendi dei vesco-
vi. Le ragioni sono molte e tra loro spicca la debole tradizione cattolica a
riguardo, le divisioni tra cristiani, nonché il fatto che i carismi non sono
stati riconosciuti come tali nel Codice del 1983; il vocabolo ‘carisma’ &
stato bandito e per motivi non convincenti, nondimeno se ne parla con
espressioni diverse ma non equivalenti. UAutore lamenta questa recezio-
ne parziale del Concilio Vaticano II, che ¢ stato esplicito circa i carismi®.

A questo proposito, egli merita di essere ringraziato e celebrato in oc-
casione di questa commemorazione, che si inserisce nel contesto di al-
cuni importanti sviluppi nella Chiesa sulla sinodalita: la pubblicazione
della nuova Costituzione Apostolica Praedicate Evangelium, che riforma
la Curia Romana, e i dibattiti che ha generato, cosi come le due sessio-

¥ Cfr. LG, n. 4; n. 12; n. 30; cap. 6.

92

ni del Sinodo sulla Sinodalita (2021-2024), che avranno conseguenze
importanti per la consapevolezza dell'identitd sinodale della Chiesa e
delle molteplici pratiche che devono porla in opera. La ricerca teologica
dovra anche continuare per sviluppare cid che ¢ stato iniziato ma poco
approfondito. Mons. Corecco rimane un interlocutore di primo piano
da consultare, soprattutto sul tema dei movimenti ecclesiali: «La novita
dei movimenti ecclesiali che ha permesso di chiarire il posto del cari-
sma nella vita della Chiesa e la sua importanza giuridica per I'edificazione
delle comunita particolari e della Chiesa nel suo insieme. Il carisma &
|'elemento cardine della costituzione della Chiesa, accanto alla Parola e ai
Sacramenti. Cio restituisce alla gerarchia la sua vera relativita in relazio-
ne all'incarnazione del Figlio nella sua Parola e nei suoi Sacramenti e in
relazione alla persona dello Spirito Santo che da vita al Corpo attraverso
i carismi»®. Avendo portato a questo Sinodo un messaggio analogo per
quanto riguarda i carismi, devo ammettere che la strada ¢ ancora in salita
perché questa dimensione costitutiva della Chiesa sia riconosciuta e pro-
mossa nel suo corretto valore.

Il contributo di Corecco per un nuovo statuto dei carismi nell'eccle-
siologia nel nostro tempo anticipa in qualche modo questi sviluppi e ba-
sterebbe a giustificare il ruolo sinodale profetico della Facolta da lui fon-
data, che nulla ha perso della sua attualitd, al contrario, e che pud ispirare
I'attivita accademica in Europa e altrove. E davvero notevole che questa
Facolta abbia accolto e formato tanti carismi diversi che hanno cercato
l'aiuto del suo insegnamento e dei suoi metodi originali. Essi hanno tro-
vato qui un quadro accademico aperto alla diversitd pur avendo a cuore
l'unita della Chiesa e la fedelta al Magistero romano. In questo spirito,
la cura per un'adeguata formazione dei sacerdoti ¢ stata una costante nel
ministero pastorale del vescovo Corecco, che non militava di certo per la
loro relativizzazione in un contesto formativo neutro, quanto piuttosto
per la loro specifica e sinodale incorporazione nella comunione ecclesiale.
Il Fondatore era interessato inoltre alla missione dei laici, ai loro carismi
e alla loro formazione, quale degno discepolo e amico di Mons. Luigi
Giussani. Questa felice collaborazione ha permesso di creare una origi-
nale formula formativa, basata sulla coscienza vocazionale e sull'impegno

 J. BagNOUD, Charismes et mouvements..., p. 131.

93



personale verso Cristo prima e al di sopra di ogni scelta particolare. A
questa riconosciuta competenza occorre aggiungere la sua mistica sacer-
dotale nutrita di contemplazione, la sua consapevolezza di partecipare
pienamente ad un carisma comunitario originale, la sua responsabilita di
vescovo che porta ad un alto grado di sintesi esistenziale e pastorale la sua
multiforme esperienza della comunione ecclesiale. Grazie all'amicizia di
Balthasar e di Ratzinger, e forte della sua lucidita sui problemi ideologi-
ci postconciliari, ha avuto il coraggio di erigere una facolta ecclesiastica
europea nonostante certe opposizioni e pregiudizi, che ha saputo vincere
con la sua personalita calda e aperta al dialogo, la cui prematura fine,
in un'eta ancora promettente di nuove conquiste, ¢ da rimpiangere dal
punto di vista umano.

I due grandi maestri che hanno accompagnato la sua iniziativa erano
colpiti dal dinamismo dei movimenti ecclesiali in generale e di Comunio-
ne e Liberazione in particolare, che mi paiono anche tra le piti belle novi-
ta della fioritura carismatica post-conciliare. La continuazione del dialogo
su queste novita non ¢ superflua in questo momento di discernimento
dei futuri cammini della sinodalitd, poiché si & prestata poca attenzione
ai movimenti ecclesiali e di conseguenza troppo poca importanza ¢ stata
concessa ai carismi nell'ultimo Sinodo sulla sinodalita. La posta in gioco
di questa carenza ¢ il perpetuarsi di modelli ecclesiologici sviluppati sulla
base delle scienze umane in luogo di un piti decisivo radicamento nel mi-
stero della Chiesa. La ragione predomina allora sulla fede, le strutture pre-
valgono sullo Spirito e le esigenze di inculturazione e di partecipazione,
certamente necessarie, impongono soluzioni orizzontali in cui la presenza
dello Spirito ¢ evocata ma poco integrata nell'attuazione della sinodali-
ta nel senso proprio della comunione ecclesiale. Questa rischia allora di
fermarsi a delle considerazioni strutturali sull'organizzazione ecclesiale a
scapito dello sguardo contemplativo che discerne il divino nell'umano,
il mistero della comunione trinitaria all'opera nella laboriosa fraternita
umana che si sviluppa intorno all'Eucaristia. Come prevenire questa po-
tenziale deriva dell'ecclesiologia sinodale se non con l'aiuto della pneu-
matologia, che mette in luce il radicamento cristologico e trinitario della
missione della Chiesa? Ecco quanto accennero brevemente dopo il terzo
aspetto premesso all'inizio, e ciog il suo contributo alla conversione teo-
logica del diritto canonico.

94

Artefice di una conversione teologica del diritto ecclesiastico

Discepolo del grande maestro di Monaco, Klaus Morsdorf, Corecco
era particolarmente consapevole dei limiti storici della scienza canonica,
molto condizionata da una tradizione positivista mutuata dal diritto ci-
vile e da un'ecclesiologia della societas perfecta di cui il Codice del 1983
riflette con evidenza le tracce?’. Da questo punto di vista egli rilevo le
debolezze di questo Codice che ha optato per una recezione «eccessiva-
mente pragmatica», secondo lui, dell'ecclesiologia del Concilio, poiché
integra la Parola e i sacramenti da un punto di vista «funzionale» anziché
farlo da un punto di vista «costituzionale»?. Cio significa porre 'accento
sul fare senza una sufficiente considerazione dell'essere e dei fondamenti
dell'identita cristiana ed ecclesiale. Il Codice evita altrettanto sistemati-
camente il termine «carisma» al punto di dimenticarne il valore «come
se non fossero un elemento essenziale della costituzione della Chiesa»?.
Buona parte della sua testimonianza personale e del suo ministero illustra
I'importanza di questa dimensione carismatica che egli sa collocare stori-
camente e che sviluppa mostrando perché e in qual modo essa ¢ costituti-
va della nozione di Chiesa, anche se non fa parte di cio che egli definisce
«istituzione»®. In questo egli rivela una penetrazione ed una creativita
ragguardevoli.

Uno dei contributi maggiori di Corecco in questo senso ¢ il supe-
ramento della dicotomia tra carisma e istituzione e la sua integrazione
della realtd complessa della Chiesa, interiore e visibile, nell’analisi giu-
ridica. Il diritto non puo limitarsi a regolamentare gli aspetti esterni ed
organizzativi della Chiesa come se essa fosse una societa come le altre; il
diritto deve essere anche il “diritto della grazia”, cioe il diritto dei doveri
e obblighi che scaturiscono dalla partecipazione dei fedeli al mistero inte-
riore irriducibile della comunione ecclesiale. Da qui la sua riflessione per

21 E. Corecco, Canon Law and Communio..., pp. 284 ss

2 Ibid., p. 290

% Ibid., p. 292.

2 Tbid., pp. 321-322: egli corregge la riduzione dell’istituzione alla dimensione gerarchica
mostrando che «’opus proprium» dello Spirito Santo, per costituire la communio, ¢ quello di
intervenire altrettanto nella dimensione sacramentale battesimale che conferisce il sacerdozio
comune dei fedeli. E conclude: «Ora, la ‘communio’ come opera specifica dello Spirito Santo
non ¢ solo 'idea centrale insegnata dal Concilio Vaticano II, ma costituisce anche, per usare la
terminologia scolastica, il ‘principio formale’ del Diritto canonico».

95



convertire 'approccio prevalentemente positivistico storico del diritto in
approccio teologico, superando cosi 'influsso in ambiente cattolico del
divorzio veicolato dal protestantesimo tra istituzione visibile e la comu-
nita invisibile®.

A questo proposito, occorre notare la sua riflessione epistemologica sul
Codice, che osserva alcuni limiti che non permettono di integrare la so-
stanza teologica come fondamento delle leggi e delle norme. Ad esempio,
l'idea di reciproca immanenza delle realta ecclesiali ¢ soppiantata da delle
considerazioni di poteri o facoltd applicate ad ambiti materiali invece di
essere intese come dimensioni o aspetti formali di una stessa realtd com-
plessa.

Sulla controversa questione del potere d'ordine e di giurisdizione, Co-
recco si inserisce nella linea del suo maestro Klaus Mérsdorf, basandosi
sulla sua idea di un «grundbestand» di giurisdizione gia presente nel sa-
cramento dell'Ordine, per affermare la prevalenza del sacramento sulla
missio canonica conferita dal Sommo Pontefice.® A questo proposito,
egli critica fortemente il Codice del 1983, che sostituisce il termine Sacra
Potestas con le categorie funzionali meno teologiche dei tria munera. Nel
fare cio, egli lamenta 'ambiguita del Codice che cerca sprovvedutamente
di conciliare I'ecclesiologia della societas con I'ecclesiologia della commu-
nio. La svolta ecclesiologica del Concilio ha rappresentato una sfida poco
comune per il Diritto canonico perché suppone un cambio di metodo,
una riflessione sul mistero della Chiesa e non solo sulla sua dimensione
visibile e giuridica. La sua interpretazione della Sacra Potestas mi sembra
tuttavia strettamente cristologica e pud essere sfumata con l'aiuto della
dimensione pneumatologica della missione canonica, che non puo essere
ridotta a una formalitd amministrativa.

» Cfr. “Sacramento y derecho: ;Antinomia en la Iglesia? Reflexiones para una teologfa del
derecho canénico”, in A.-M. Rouco Varela, Teologia y Derecho..., pp. 23-80.

% Cfr. A. Cattaneo, “La complementarieta di ordine e di giurisdizione nella dottrina di Klaus
Mérsdorf”, in AA.VV., Excerpta e dissertationibus in Iure Canonico, vol. I, Pamplona 1983,
pp- 383-438, qui p. 412: “La ragione per cui il vescovo ¢ il ministro ordinario della cresima e
dell'ordine sacro ¢ spiegata dall'Autore con l'argomento visto nel capitolo precedente e soprat-
tutto nella nota 79; questa spiegazione puo indurre a considerare Mérsdorf uno dei precursori
della dottrina conciliare sulla consacrazione episcopale. Infatti egli espose gia nel 1959 la tesi
secondo la quale nella consacrazione episcopale il vescovo riceve un potere con una parte fon-
damentale (Grundbestand) di potesta di giurisdizione”.

96

Tutto sommato, Corecco mi sembra aver sostenuto un ruolo profeti-
co in prospettiva sinodale, ha svolto una missione importante al servizio
dell'ecclesiologia di comunione, soprattutto con la sua promozione dello
statuto dei carismi in ecclesiologia e il suo impegno nella trasformazione
teologica e metodologica del Diritto ecclesiale, un compito che ¢ ancora
un grande cantiere aperto. Quanto seguird del Sinodo sulla sinodalita
dard a questo compito un impulso decisivo che dovra avvalersi del patri-
monio e delle competenze di questa Facolta.

IT - PROSPETTIVE PNEUMATOLOGICHE PER UNA
ECCLESIOLOGIA SINODALE

Le considerazioni che seguiranno estendono 1'approccio pneumato-
logico del rapporto tra il sacerdozio comune dei fedeli e il sacerdozio
gerarchico dei ministri¥/, come pure quelle sullo Spirito Santo e la sa-
cramentalita della Chiesa?® che ho sviluppato presso la Facolta dell’Ita-
lia Settentrionale a Milano. Due principi fondamentali guidano la mia
riflessione sistematica: I'incarnazione del Verbo fino al mistero pasquale
di Cristo come evento trinitario; e |'incarnazione sui generis dello Spirito
Santo nella Chiesa, Corpo di Ciristo, secondo il modo proprio della sua
Persona trinitaria, il modo comunione in conformita con la sua Persona-
Comunione. In questa logica trinitaria di Incarnazione, le due missioni
divine del Verbo e dello Spirito cooperano strettamente e inseparabil-
mente senza impedire la nostra percezione del modo proprio di esprimer-
si di ogni Persona divina.

Per onorare questa commemorazione, propongo di articolare I'eccle-
siologia di COMMUNIO e MISSIO in prospettiva sinodale, a partire
dall’auto-donazione trinitaria che si dispiega nell'economia della salvezza
attraverso le missioni congiunte di Cristo e dello Spirito. E infatti sulla
base di queste missioni divine intese come evento permanente che si evita
la separazione tra la comunione e la missione, che appare inevitabilmente

¥ Cfr. Carp. M. OueLter, “Lo Spirito Santo e il sacerdozio di Cristo nella Chiesa: una pro-
spettiva trinitaria fondamentale”, in id. (dir.), Per una teologia fondamentale del sacerdozio.
Vol. 1: Atti del Simposio promosso dal Centre de Recherche et d’Anthropologie des voca-
tions, Citta del Vaticano, Aula Paolo VI, 17-19 febbraio 2022, LEV, Citta del Vaticano 2023,
pp. 123-144.

% 1bid., “Lo Spirito Santo e la sacramentalita della Chiesa”, Teologia, Glossa, 4/2023, pp.
529-554.

97



come |'insidia di un approccio funzionale o organizzativo alla Chiesa. Cio
che si sperimenta di fatto come unitd di comunione e missione in alcune
comunita ¢ talvolta percepito come chiusura o auto-referenzialita dai so-
stenitori di un'ecclesiologia pili funzionale. Occorre conciliare in profon-
dita i diversi approcci ecclesiologici. Queste due dimensioni coincidono
dal momento che le missioni divine del Verbo e dello Spirito costituisco-
no in permanenza la comunione ecclesiale essenzialmente missionaria e
rimangono sempre |'asse portante per la diffusione del Vangelo nel mon-
do. La missione della Chiesa, incarnata in ogni cultura e in ogni tempo,
non ¢ infatti in primo luogo un processo di espansione del Vangelo grazie
ai mezzi che pud fornire un mondo unificato dai fenomeni di comuni-
cazione e globalizzazione. Essa ¢ prima di tutto un fenomeno di osmosi
spirituale, un irraggiamento dello Spirito Santo attraverso gli umili mezzi
della comunione della Chiesa.

La missione ¢ innanzitutto il dispiegamento della comunione trinita-
ria nei e mediante dei soggetti battezzati, che testimoniano personalmente
e comunitariamente la loro partecipazione all’auto-donazione al mondo
dell'Amore trinitario in Gesu Cristo. Questa partecipazione sacramentale
e missionaria si manifesta come processo di inculturazione del Vangelo
sotto l'influsso dello Spirito di Cristo risorto. Nel corso dei secoli e attra-
verso un dinamismo di interculturalitd, i battezzati hanno testimoniato e
testimoniano il Vangelo nella forza dello Spirito, che opera la «fusione de-
gli orizzonti»® e le trasposizioni creative consentendo alla comunione ec-
clesiale di integrare nel rispetto le diverse culture, purificandole ed elevan-
dole®, anche a vantaggio della propria identita culturale. A tal fine, ogni
missione nello spirito sinodale deve partire dalla comunione, svolgersi
in comunione e rivitalizzarsi costantemente nella celebrazione eucaristica
della comunione tra Dio e il suo popolo, poiché I'Eucaristia, mistero di
fede, rimane la fonte e il culmine di ogni sinodalita missionaria.

Una tale visione ipotizza una rinnovata contemplazione della missio-
ne propria dello Spirito Santo nel quadro dell'Alleanza, questo quadro
originario che costituisce I'articolazione fondamentale della rivelazione

¥ Espressione filosofica di H. Gadamer per descrivere il processo ermeneutico, che qui uti-
lizzo per sottolineare il ruolo predominante dello Spirito Santo in ogni autentico processo di
inculturazione del Vangelo.

30 Cfr. LG, n. 13

98

divina. L'Alleanza del Creatore e della sua creatura in Cristo definisce
infatti la relazione originaria di Dio con la sua creatura, secondo la Sacra
Scrittura. Il principio dell'Alleanza si dispiega in effetti dalla creazione
fino al compimento di tutte le cose, secondo la logica dell'incarnazione
del Verbo con la cooperazione dello Spirito Santo; cio si realizza sia per
la congiunzione delle due nature, divina e umana, nell'unione ipostatica
del Verbo incarnato, sia per il frutto di questa unione: I'effusione dello
Spirito Santo come fecondita del mistero pasquale, fecondita della Nuo-
va Alleanza consumata in Gest Cristo morto e risorto. Di conseguenza,
la missione propria dello Spirito Santo si dispiega gradualmente come
il frutto maturo dell’auto-donazione trinitaria; dopo aver servito come
in sordina la missione del Verbo creatore e redentore, essa porta al loro
definitivo compimento ['opera del Padre e del Figlio, glorificando 'Uno
e I'Altro, rendendo le creature stesse partecipi della comunione trinitaria.

In campo ecclesiologico, cid significa che i credenti partecipano sin
da questa vita alla comunione delle Persone divine mediante la fede, il
battesimo e gli altri sacramenti; cid significa anche che vocazioni, carismi
e ministeri sono donati ai membri del Corpo di Cristo per la loro crescita
spirituale e per il bene comune (1Cor 12,7) nella comunita ecclesiale e
missionaria. Tra I'Alfa della Comunione Trinitaria e 'Omega del Regno
di Dio tutto in tutti (1Cor 15,28), c'¢ tutta I'economia della salvezza che
¢ un'economia dell'incarnazione del Verbo in Gesu Cristo, prolungata
dall'incarnazione dello Spirito nel Corpo ecclesiale di Cristo, incarna-
zione in forma comunionale secondo la sua ipostasi, che non oscura ma
conferma il primato di Cristo sulla Chiesa. La missione dello Spirito non
consiste infatti nell'affermare se stesso come il grande protagonista della
salvezza ma piuttosto nel prendere cio che ¢ di Cristo per renderlo espli-
cito e condurlo alla pienezza: Quando verra lui, lo Spirito della verita, vi
guidera a tutta la veritd, perché non parlera da se stesso, ma dira tutto
cid che avra udito e vi annuncera le cose future. Egli mi glorifichera,
perché prendera da quel che ¢ mio e ve lo annuncera. (Gv 16,13-14). Lo
Spirito si sforza infatti di glorificare il Padre e il Figlio facendo contem-
plare la loro opera, lasciandosi effondere da loro ed effondendo se stesso
a quanto vi ¢ di piti intimo delle creature redente, per renderle prima di
tutto consenzienti all'’Amore misericordioso del Padre; ma anche per im-
pegnarle, come la Vergine Maria, nel servizio della comunione trinitaria

99



nel mondo. Questa sublime vocazione battesimale affonda le sue radici
nella glorificazione reciproca delle Persone divine, che essa riceve la grazia
di servire umilmente ma realmente, vivendo la sua esistenza come una
missione nella sequela di Cristo nella potenza dello Spirito.

In questa visione globale, le missioni divine manifestano allo stesso
tempo la loro inseparabilita, la loro continuita e la loro differenza, secon-
do la distinzione delle ipostasi nella comunita delle opere divine ad extra.
La logica salvifica dell'Incarnazione riguarda tutta la Trinita e coinvolge
pienamente ogni Persona, anche se ¢ solo il Verbo ad incarnarsi perso-
nalmente in Gest Cristo. Ogni Persona ha in questo un ruolo essenziale
poiché il Padre invia il Figlio e lo accompagna con il suo Spirito affinché
la sua obbedienza redentrice compia la volonta di Alleanza del Padre con
la sua creazione; il Verbo incarnato ¢ concepito dallo Spirito Santo sin dal
primo istante della sua incarnazione fino al suo ultimo respiro, quando
consegna lo Spirito al Padre suo al termine della sua missione; il Padre gli
dona in cambio lo Spirito che lo risuscita dai morti e lo innalza alla sua
destra, autenticando cosi |'obbedienza divino-umana del suo Figlio uni-
genito, mediante 'effusione dello Spirito sulla sua carne e su ogni carne,
che conferma il successo e la fecondita della nuova ed eterna Alleanza.
Lo Spirito Santo, come vincolo d'Amore intra-trinitario che procede dal
Padre, ¢ ormai operante non piti soltanto come Co-operatore della Costi-
tuzione ipostatica del Figlio incarnato, ma come Protagonista della mis-
sione della Chiesa, Corpo e Sposa di Cristo risorto, che diviene per mezzo
di Lui Sacramentum Trinitatis per la salvezza del mondo.

Questo protagonismo dello Spirito Santo non succede alla missione
del Verbo come nelle successioni discontinue di questo mondo; la mis-
sione propria dello Spirito ¢ di compiere, di perfezionare, di elevare ad
un'altra dimensione la missione del Figlio dandogli una nuova trascen-
denza e feconditd in rapporto al suo raggio d'azione sulla terra. Nella
sua fase pre-pasquale, il Verbo incarnato avvertiva i limiti del tempo e
dello spazio, camminava come uno di noi, condizionato da certe precise
coordinate della storia umana; dopo la Pasqua, nella sua condizione di
Signore Risorto, egli trascende la storia che si svolge ormai in lui, sotto
l'influsso del suo Spirito.

Bisogna quindi dire che la missione di Cristo Salvatore & piti che
mai attuale ed efficace grazie allo Spirito. La loro reciproca immanenza

100

si dispiega attraverso 1'evento della risurrezione come una nuova coope-
razione che conferisce a Cristo Signore dell'universo e Capo della Chiesa
una onnipresenza operativa, che ¢ concretamente percepibile in tutte le
dimensioni sacramentali, kerigmatiche e missionarie della Chiesa; inol-
tre, data la portata universale del suo sacrificio redentore, la sua influenza
si manifesta anche nelle aspirazioni, nelle realizzazioni e nei valori del
mondo che convergono verso il Regno di Dio, anche se ¢ piu difhicile
discernerla. Compagno inseparabile, lo Spirito accompagna tutte le ma-
nifestazioni oggettive e soggettive di Ciristo risorto, nella Chiesa e fuori
dai confini della Chiesa, lasciandosi effondere da Lui su ogni carne dopo
averlo risuscitato dai morti. Egli svolge in tal modo il proprio ruolo di
glorificatore del Padre e del Figlio, prolungando la loro reciproca imma-
nenza nella comunione ecclesiale che proviene dalle strutture sacramen-
tali che partecipano della comunione trinitaria. Lo Spirito Santo porta
allora al suo termine la reciproca glorificazione delle Persone divine nell'e-
conomia salvifica, rendendo la creatura stessa protagonista delle missio-
ni divine, co-partecipe della mutua glorificazione del Padre e del Figlio,
nell'estensione del Regno trinitario fino ai confini dell'universo. In questa
prospettiva, l'idea di salvezza cessa di essere per i credenti un'evocazione
evanescente, poco motivante, come una vaga beatitudine «happy-end»;
essa si trasforma in Speranza di vivere una vita pienamente umana che
sperimenta anche la gioia di servire la Gloria di Dio da quaggit, attraver-
so 'irraggiamento della misericordiosa carita divina, che dona una pregu-
stazione d’una pienezza inconcepibile.

In che modo queste prospettive pneumatologiche servono concreta-
mente una Chiesa sinodale? Esse approfondiscono |'unita differenziata
delle missioni del Verbo e dello Spirito, che costituiscono l'unita di
comunione e missione nella realta evangelizzatrice della Chiesa. Esse
esplicitano la dinamica del battesimo come fondamento della comunio-
ne-missione anticipando nella vita presente la dimensione escatologica
della glorificazione. Tutto questo come dispiegamento della missione
dello Spirito Santo che ¢, in e con Cristo, co-costitutivo della comunio-
ne-missione della Chiesa. In definitiva, la testimonianza sacramentale
della Chiesa non ¢ realizzabile che nella testimonianza dello Spirito che
opera in lei nella modalita di Alleanza I'incarnazione dell'Amore Trini-
tario.

101



III - PER UNA FORMAZIONE TEOLOGICA A CARATTERE
SINODALE

Quale nuova epoca sinodale per la comunita universitaria di Lugano?
Le precedenti considerazioni pneumatologiche sull'intima connessione tra
comunione e missione nella Chiesa illustrano che una facoltd come que-
sta dovrebbe sentirsi in profonda sintonia con I'ecclesiologia sinodale e
la conversione missionaria volute dal Santo Padre fin dall'inizio del suo
pontificato. Secondo la sua ispirazione originaria e nella continuita della
sua missione, essa pud anche servire da modello per la rivoluzione cultu-
rale promossa dal Santo Padre a livello di studi ecclesiastici, poiché offre
effettivamente una «strategia di formazione» per una Chiesa sinodale, un
«laboratorio transculturale» che scaturisce dalla communio ecclesiarum; il
vostro obiettivo accademico non ¢ primariamente l'acquisizione di diplomi
e competenze, comunque necessarie, ma la trasformazione dei «soggetti»
in «persone teologiche»’, per riprendere la terminologia antropologica di
Von Balthasar. Quest'ultimo definisce radicalmente la persona a partire da
Cristo, il quale conferisce a ciascun membro del suo Corpo un carisma
e una missione che sono costitutivi della propria identitd personale nella
comunione ecclesiale. Questo concetto teologico di persona procede dalla
missione universale di Cristo, che contiene uno spazio-tempo di realizza-
zione per ogni membro del suo Corpo, sia che questi sia iscritto nella co-
munitd sacramentale della Chiesa o che sia in ricerca di un incontro decisi-
vo con Lui, che lo Spirito prepara, suscita, anima e accompagna con tutta
la sua azione nella Chiesa missionaria verso il mondo e del mondo verso
la Chiesa. Lo Spirito Santo ¢ evidentemente il co-protagonista di questa
personalizzazione teologica delle persone e delle comunita ecclesiali in mis-
sione verso |'orizzonte escatologico dell'umaniti nel suo complesso. E Lui
che guida le tensioni della creazione e della storia in Ciristo, con l'aiuto della
Chiesa-Sacramento, verso la pienezza del Regno di Dio.

3! Cfr. H. U. voN BarrHASAR, Teodrammatica III. Le persone del dramma. Luomo in Cristo,
p- 252-253: “Un soggetto spirituale umano, nel diventare teologicamente una persona grazie
a una vocazione e a una missione uniche, ¢ allo stesso tempo deprivato, socializzato, trasfor-
mato in uno spazio e in un soggetto portatore di comunita. Le persone teologiche non sono,
nello stesso senso dei soggetti spirituali naturali come monadi, delimitate 'una dall’altra: al
contrario, la persona teologica si estende fino a dove arrivano la sua vocazione e la sua missio-
ne.”; M. Ouellet, Lexistence comme mission. Lanthropologie théologique de Hans Urs von
Balthasar, these de doctorat en théologie, Rome, Grégorienne, 1983 (estratto).

102

In questo senso, la missione ecclesiale e teologica di questa Facolta
pud appoggiarsi su un patrimonio teologico che integra comunione e
missione in modo radicale e provvidenziale, sostenuto da una tradizione
carismatica sia nel campo del pensiero che nel campo della prassi univer-
sitaria multiculturale. Tutto cio contribuisce alla formazione di persona-
litd aperte all’altro e magnetizzate dalla comunione, personalita arricchite
di visione, capaci di impegno e di dialogo, consapevoli di essere umili
servitori delle missioni divine che costituiscono la comunione ecclesiale
nel suo dinamismo di auto-trascendenza verso |'umanita nel suo insieme.

La sfida della Veritatis Gaudium esige una «rivoluzione culturale» negli
studi ecclesiastici. Papa Francesco sollecita lo sviluppo di una formazione
che coinvolga tutto il Popolo di Dio, che interpreti la realta a partire da
Gesu Ciristo, consapevole che un approccio sinodale all'altezza del cam-
biamento d'epoca deve essere kerigmatico, carismatico e interculturale
per il rilancio della missione universale della Chiesa.

Si tratta di una potente chiamata in un momento di svolta della vostra
storia, che invita a valorizzare gli inizi di questa rivoluzione nella vostra
stessa storia e nell'intuizione del vostro fondatore, Mons. Eugenio Corec-
co. Nel contesto dell'attuale ricerca sinodale, mi ¢ parso doveroso rilevare,
anche se in modo imperfetto, il contributo profetico di questo teologo
giurista che ha segnato la strada per una conversione teologica del diritto
ecclesiale, da una parte; che ha ripensato lo statuto dei carismi nell'eccle-
siologia e che, di conseguenza, ha posto le basi di una formazione teologi-
ca che parte dalla communio, che si elabora in communio, coinvolgendo
tutta ['esistenza dei partecipanti secondo la loro chiamata vocazionale,
realizzando in qualche modo quel «laboratorio culturale» fondato sulla
fede in Cristo, sui molteplici doni dello Spirito e sulla comunione eccle-
siale nella ricchezza della sua diversita culturale e storica.

Al servizio dell'attuale ricerca per una Chiesa sinodale, io stesso ho
indicato un modo simile di pensare la Chiesa in modo sistematico come
articolazione della Parola di Dio, del Sacramento e del Carisma, terzo
elemento troppo dimenticato ma coessenziale per 1'equilibrio dell'ec-
clesiologia, data la diversita e I'unita delle sue accezioni®. Confesso di

32 Cfr. CARDINALE MARC OUELLET, Parola, Sacramento, Carisma. Chiesa sinodale, rischi,
opportunit, Cantagalli, Siena 2024.

103



aver ricevuto una forte conferma del contatto con il pensiero di Mons.
Eugenio Corecco, che non conoscevo. Nella stessa direzione vanno d’al-
tra parte delle ricerche sull'istituzionalizzazione dei carismi, cosi come
il Magistero pontificio che ha colmato alcune lacune e fornito chiavi di
lettura perché il diritto della Chiesa integri maggiormente la dimensione
carismatica®: «Sembra che i carismi, doni della grazia al servizio della
grazia, siano ancora in attesa di una migliore traduzione letterale e di una
maggiore consapevolezza del loro ruolo ecclesiale, del loro legame nativo
con i sacramenti, con le strutture e listituzione della Chiesa, e mediante
cid, una migliore considerazione nella Chiesa e nel suo diritto»*.

Che cosa in conclusione, se non I'urgenza della vostra missione univer-
sitaria, che deve integrare il contributo del vostro Fondatore e il patrimo-
nio accumulato nei trent'anni della sua esistenza, in una rinnovata ricerca
sinodale, senza esitare a prendere iniziative originali per sviluppare questo
patrimonio teologico e farlo fruttificare a beneficio della Chiesa sinodale.
Gli accenti pedagogici della Costituzione Apostolica Veritatis Gaudium
sull'interculturalita, la multiculturalita e la transculturalita, possono qui
basarsi su una teologia della communio in tutta la sua ampiezza cattolica,
che comporta intrinsecamente tutte le istanze culturali della missio svolta
in modalita sinodale.

A questo proposito, la riforma degli studi ecclesiastici ¢ consapevole
delle sfide culturali della sinodalith ma manca ancora un elemento chia-
ve per il rilancio della missione nel nostro tempo: la valorizzazione dei
carismi femminili e in particolare della teologia delle donne, poiché que-

3 Cfr. YoLaANTA RZECZEWSKA, Les charismes dans l’Eglise et leur institutionnalisation cano-
nique, PUG, Roma 2016, p. 449: « Le document de promulgation du CIC 1983, déclarant
de fagon programmatique la non suppression ou la non substitution par le Code, de la foi, de
la grace, des charismes, et déterminant la finalité du CIC comme leur service par la création
d’un ordre dans la société ecclésiale, qui les mettrait 2 la premiére place, devient une clé d’in-
terprétation du Code quant aux charismes». Cfr. S. Grovanni-Paoro II, Costituzione Apo-
stolica Sacrae Disciplinae leges per la promulgazione del nuovo Codice de Diritto canonico,
25 gennaio 1983: “Stando cosi le cose, appare abbastanza chiaramente che il Codice non ha
come scopo in nessun modo di sostituire la fede, la grazia, i carismi e soprattutto la carita dei
fedeli nella vita della Chiesa. Al contrario, il suo fine ¢ piuttosto di creare tale ordine nella so-
cieta ecclesiale che, assegnando il primato all'amore, alla grazia e al carisma, rende pili agevole
contemporaneamente il loro organico sviluppo nella vita sia della societa ecclesiale, sia anche
delle singole persone che ad essa appartengono.”

Y. RzECZEWSKA, Les charismes dans I'Eglise..., p. 450.

104

ste costituiscono la parte migliore del sensus fidei fidelium, sotto 'egida
della Theotokos. Purtroppo le vicissitudini della storia e i condiziona-
menti culturali hanno limitatamente consentito il dispiegamento del loro
carisma teologico e, anzi, i loro contributi specifici sparsi nel corso dei
secoli sono stati solitamente considerati marginali rispetto ai canoni della
scienza teologica. Quest'epoca ¢ per fortuna finita ma resta da portare a
termine il compito del recupero: ¢ necessario rivalutare la loro eredita, che
il Magistero ha modestamente anticipato con il conferimento di alcuni
dottorati. La corporazione dei professionisti della teologia tarda tuttavia
a trarne delle conseguenze per il metodo teologico, per I'epistemologia
teologica e per |'integrazione della mistica e della spiritualitd popolare nei
canoni della teologia scientifica. L'Europa offre esempi eminenti di con-
tributi femminili alla storia della spiritualitd, citiamo tra altre Gertrude
d’Hefta, Ildegarda di Bingen, le due Teresa del Carmelo, Benedetta della
Croce-Edith Stein, Chiara Lubich, e senza dimenticare la Svizzera, di cui
si attende ancora il riconoscimento del sostanziale apporto di Adrienne
von Speyr all'opera monumentale di Hans Urs von Balthasar.?®

Il grande maestro di Basilea si ¢ fatto il sostenitore di una teologia «in
ginocchio», una teologia che emana dalla santita, 'ha espressa in eccle-
siologia attraverso lo sviluppo del «principio mariano», caro a Papa Fran-
cesco, ma quasi ignorato dalla teologia dominante, un principio la cui
matrice ¢ pneumatologica e il dispiegamento favorevole all'integrazione
dei carismi propriamente femminili nel pensiero e nella pratica pastorale
della Chiesa. E naturale per la donna offrirsi come «serva» della Parola in
modo radicale ed esistenziale, mentre i «ministri» deputati al servizio della
Parola lottano costantemente contro la tentazione del potere, tipicamente
clericale. Se ne dovrebbe concludere che le donne svolgerebbero bene
questo servizio, essendo meno inclini ad aspirare al potere? Cedere alle
pressioni culturali per eliminare le differenze di genere nell'esercizio dei
ministeri ecclesiali sarebbe un impoverimento e un tradimento della spe-
cificita femminile, che confermerebbe purtroppo la sua dipendenza dalla

3 Cf. ANTOINE BiroT, La mystique de ’Amour selon Hans Urs von Balthasar en écho a
Adrienne von Speyr.

(3 volumes) I. LAmour absolu devenant Mission, Cerf, Patrimoines, Paris, 2020; II. Vers
une nouvelle URL théologique; III. La mystique comme participation trinitaire et mission
ecclésiale, 2021

105



cultura maschile dominante. Le donne partecipano gia alla dimensione
profetica attraverso il loro battesimo e i loro carismi di interpretazione
della Sacra Scrittura. Possa la loro affinita con la Donna per eccellenza
impedirci di fare semplificazioni che farebbero perdere di vista il primato
della grazia che esse incarnano e che precede ogni ministerialitd. Ora,
queste differenze antropologiche rinviano in ultima analisi alla differenza
trinitaria che si riflette nell'antropologia dell'imago Dei, cosi come nei
suoi prolungamenti sacramentali nella comunita ecclesiale. Una vera ri-
forma missionaria della Chiesa non deve abolire le differenze, deve con-
fermarle e contemplarle alla luce dell'’Amore assoluto, che ¢ UNO perché
Trino, e che conferma la sua manifestazione nella storia della salvezza
attraverso la bellezza delle relazioni umane e sacramentali che partecipano
alla sua Gloria.

Ripartire da Gesu Ciristo significa ripartire dalla comunione trinita-
ria che si incarna nella Chiesa come comunione storico-sacramentale ed
escatologica, una comunione pneumatologica che accompagna il dina-
mismo storico dell'umanita alla ricerca di verita, di liberta e di fraternita
verso la pienezza del Regno di Dio tutto in tutti.

VERITATIS GAUDIUM, che sfida! Un appello urgente alla conver-
sione missionaria della teologia per una nuova tappa, pneumatologica,
dell'evangelizzazione: contemplazione del kerygma, mistica del noi mis-
sionario, comunione sacramentale in tutta 'ampiezza dell'attualita di
Gesu Cristo nella Chiesa, suo Corpo, e nello Spirito che abbellisce la
Sposa armonizzando 'immanenza reciproca dei doni gerarchici e cari-
smatici. Cari eredi di Mons. Eugenio Corecco, vostro grande fondatore,
voi siete un passo avanti nella riforma epocale per una Chiesa sinodale e
missionaria, non esitate a sviluppare il vostro patrimonio per consolidare
I'evangelizzazione per attrazione nello spirito di amicizia, di dialogo e di
fraternita della Cattolica.

106

ORGANI DELI’ASSOCIAZIONE

Consiglio direttivo: ~ Cardinale Angelo Scola, Presidente
Don Patrizio Foletti, Vice-presidente
Romeo Astorri
Andrea Bionda
Luca Janet
Jacopo Laffranchini
P. Mauro Lepori, Abate generale OCist.
Rita Monotti
Antonietta Moretti
Monsignor Willy Volonté

Collegio dei Revisori: Francesca Vassalli
Romano Bertoli
Rodolfo Schnyder von Wartensee

Segretario: Federico Anzini

Tassa d’iscrizione

Soci ordinari: CHEF 50.- annui
Studenti e apprendisti: CHF 20.- annui
Soci sostenitori e persone giuridiche: CHF 100.- annui

Coordinate per il versamento:
ASSOCIAZIONE INTERNAZIONALE

AMICI DI EUGENIO CORECCO,
VESCOVO DI LUGANO

CH-6932 Breganzona

IBAN: CH14 0900 0000 6901 0552 1
BIC: POFICHBEXXX

Swiss Post — PostFinance, Nordring 8
CH-3030 Bern (Switzerland)

107



